
	
   1	
  

	
  
Taishan	
  and	
  its	
  Pilgrims	
  	
  

	
  
This	
  essay	
  will	
  with	
  ‘discuss	
  the	
  significance	
  of	
  Mt	
  Taishan	
  in	
  Chinese	
  society	
  and	
  its	
  

relationship	
  to	
  two	
  main	
  themes:	
  filial	
  piety	
  and	
  the	
  union	
  of	
  three	
  teachings,	
  which	
  

include	
  Buddhism,	
  Confucianism,	
  and	
  Daoism.	
  	
  Filial	
  piety	
  the	
  primary	
  ethical	
  

bondage	
  of	
  the	
  Chinese	
  family	
  and	
  state	
  system	
  is	
  the	
  unifying	
  philosophy	
  of	
  these	
  

teachings.	
  	
  Taishan	
  amplifies	
  the	
  unification	
  of	
  these	
  three	
  concepts	
  through	
  its	
  

pilgrims.	
  	
  In	
  general,	
  Emperors	
  went	
  on	
  pilgrimage	
  to	
  Taishan	
  to	
  perform	
  the	
  

Fengshan	
  ceremony	
  an	
  act	
  of	
  filial	
  piety	
  to	
  the	
  Heaven.	
  	
  Officials	
  traveled	
  to	
  Taishan	
  

to	
  investigate	
  the	
  state	
  of	
  the	
  temples	
  and	
  make	
  offerings	
  to	
  Heaven	
  or	
  to	
  venerate	
  

their	
  ancestors.	
  	
  Scholars	
  have	
  often	
  traveled	
  to	
  Taishan	
  to	
  find	
  a	
  spiritual	
  

awareness	
  and	
  inspiration.	
  	
  Many	
  commoners	
  journeyed	
  to	
  Taishan	
  to	
  ask	
  for	
  a	
  son	
  

to	
  fulfill	
  their	
  filial	
  obligations	
  and	
  experience	
  its	
  natural	
  beauty	
  and	
  salvation	
  in	
  

every	
  step.	
  	
  The	
  purpose	
  of	
  this	
  essay	
  is	
  to	
  connect	
  Taishan	
  with	
  its	
  pilgrims	
  through	
  

the	
  union	
  of	
  the	
  three	
  teachings.	
  Filial	
  piety	
  is	
  the	
  overarching	
  connection	
  between	
  

the	
  three	
  philosophies	
  that	
  continues	
  to	
  draw	
  people	
  to	
  Taishan	
  as	
  pilgrims	
  and	
  

tourists.	
  	
  	
  

	
  
This	
  essay	
  will	
  further	
  clarify	
  Daoist,	
  Buddhist	
  and	
  Confucian	
  ideology	
  

related	
  to	
  the	
  pilgrims	
  of	
  Taishan.	
  	
  The	
  bulk	
  of	
  the	
  essay	
  will	
  be	
  Confucianism	
  with	
  

an	
  emphasis	
  on	
  filial	
  piety.	
  	
  This	
  section	
  will	
  incorporate	
  primary	
  source	
  material	
  

from	
  master	
  Confucius	
  and	
  Mencius,	
  and	
  secondary	
  resources	
  from	
  Yao	
  Xinzhong,	
  

Marcel	
  Granet,	
  John	
  Lagerwey,	
  and	
  Stephan	
  Bokenkamp.	
  	
  In	
  these	
  sources	
  themes	
  

such	
  as	
  the	
  Mandate	
  of	
  Heaven,	
  Son	
  of	
  Heaven,	
  and	
  Heaven	
  and	
  Earth	
  will	
  



	
   2	
  

emphasize	
  the	
  role	
  of	
  filial	
  piety	
  within	
  society.	
  	
  Daoism	
  and	
  Buddhism	
  and	
  their	
  

connection	
  to	
  pilgrims	
  will	
  further	
  an	
  understanding	
  filial	
  piety	
  in	
  the	
  union	
  of	
  the	
  

three	
  teachings.	
  	
  The	
  primary	
  source	
  material	
  from	
  Glen	
  Dudbridge,	
  Idema	
  Wilt,	
  

Yutang	
  Lin,	
  Bernard	
  Faure,	
  Pei-­‐yi	
  Wu,	
  and	
  Robert	
  M.	
  Gimello	
  contains;	
  plays,	
  letters,	
  

novels,	
  and	
  first	
  hand	
  accounts	
  of	
  pilgrimage.	
  	
  	
  

The	
  religious	
  nature	
  of	
  Daoism	
  is	
  within	
  texts	
  by	
  Marcel	
  Granet,	
  John	
  

Lagerwey,	
  and	
  Wang	
  Y’ie;	
  who	
  express	
  the	
  deep	
  connectedness	
  to	
  the	
  environment	
  

and	
  history	
  of	
  the	
  religion.	
  	
  Henepola	
  Gunaratana	
  and	
  an	
  anonymous	
  author	
  offer	
  

insight	
  into	
  the	
  eight	
  step	
  path	
  and	
  the	
  four	
  noble	
  truths	
  found	
  in	
  Buddhism	
  that	
  

play	
  a	
  central	
  role	
  in	
  the	
  minds	
  of	
  pilgrims.	
  	
  Tourism	
  will	
  be	
  the	
  final	
  piece	
  to	
  this	
  

work	
  that	
  will	
  unite	
  the	
  religious	
  philosophies	
  with	
  the	
  people	
  of	
  today.	
  Changjian	
  

Gou,	
  Brian	
  R.	
  Dott,	
  Eugene	
  Law,	
  Ying	
  Liu,	
  Zhisui	
  Li,	
  and	
  Hylton	
  C.	
  Lucas	
  Percy	
  cover;	
  

tourism,	
  modern	
  developments,	
  structures	
  on	
  the	
  mountain,	
  environmental	
  

concerns,	
  plant	
  and	
  animal	
  life,	
  and	
  Mao.	
  	
  It	
  is	
  through	
  these	
  sources	
  that	
  the	
  essay	
  

will	
  link	
  Taishan	
  with	
  its	
  pilgrims	
  through	
  the	
  union	
  of	
  the	
  three	
  teachings	
  and	
  filial	
  

piety.	
  	
  	
  

The	
  Trinity	
  of	
  Heaven,	
  Earth,	
  and	
  man	
  is	
  a	
  main	
  theme	
  of	
  Confucian	
  

philosophy.	
  	
  The	
  fengshan	
  rite	
  is	
  performed	
  at	
  Taishan,	
  is	
  located	
  in	
  the	
  home	
  

province	
  of	
  Confucius.	
  	
  The	
  fengshan	
  ceremony	
  ties	
  the	
  people	
  to	
  the	
  Heaven	
  and	
  to	
  

the	
  Earth.	
  	
  This	
  ritual	
  demonstrated	
  the	
  responsibility	
  of	
  the	
  emperor	
  and	
  promoted	
  

the	
  harmony	
  the	
  ruler	
  had	
  interacting	
  with	
  Heaven	
  and	
  Earth,	
  and	
  legitimizes	
  his	
  



	
   3	
  

reign.1	
  	
  The	
  ritual	
  identified	
  the	
  emperor	
  as	
  the	
  head	
  of	
  a	
  large	
  family	
  where	
  elders	
  

were	
  cherished	
  and	
  deeply	
  respected	
  and	
  where	
  the	
  emperor	
  was	
  the	
  ultimate	
  

authority	
  in	
  administrative	
  matters.	
  	
  Filial	
  piety	
  was	
  Confucian	
  ethical	
  bondage	
  that	
  

strengthened	
  family	
  ties	
  the	
  people	
  to	
  their	
  rulers.	
  	
  The	
  fengshan	
  ceremony	
  

represents	
  the	
  unification	
  of	
  the	
  people	
  and	
  illustrates	
  the	
  greater	
  cultural	
  context	
  

of	
  Taishan.	
  	
  	
  

	
   The	
  fengshan	
  rite	
  is	
  an	
  important	
  element	
  to	
  Confucian	
  ideology	
  to	
  claim	
  

succession	
  or	
  legitimacy	
  of	
  authoritarianism.	
  	
  In	
  this	
  ritual	
  ceremony	
  the	
  ruler	
  

worships	
  the	
  Heaven	
  and	
  Earth	
  to	
  officially	
  ascend	
  the	
  throne	
  of	
  human.	
  	
  The	
  word	
  

Feng	
  is	
  equivalent	
  to	
  the	
  word	
  Heaven	
  and	
  the	
  word	
  Shan	
  is	
  equal	
  to	
  the	
  word	
  

Earth.	
  	
  These	
  two	
  key	
  topics	
  within	
  Confucianism	
  are	
  spoken	
  of	
  in	
  one	
  essential	
  

phrase	
  “The	
  Way	
  of	
  the	
  Heaven	
  and	
  Earth.”	
  	
  Heaven	
  is	
  a	
  multifaceted	
  term.	
  	
  Cheng	
  Yi	
  

(1033-­‐1107)	
  of	
  the	
  Song	
  Dynasty	
  (960-­‐1279),	
  Xinzhong	
  Yao	
  a	
  modern	
  author,	
  and	
  

Li	
  Yen	
  (1421-­‐94)	
  a	
  government	
  censor	
  tried	
  to	
  unite	
  the	
  many	
  different	
  

interpretations	
  of	
  Heaven	
  into	
  one	
  paragraph:	
  	
  

Spoken	
  of	
  as	
  one,	
  Heaven	
  is	
  the	
  Way.	
  Spoken	
  of	
  in	
  its	
  different	
  aspects,	
  
It	
  is	
  called	
  heaven	
  with	
  respect	
  to	
  its	
  physical	
  body,	
  the	
  Lord	
  (Ti)	
  with	
  
respect	
  to	
  its	
  being	
  master,	
  negative	
  and	
  positive	
  spiritual	
  forces	
  with	
  
respect	
  to	
  its	
  operation,	
  spirit	
  (shen)	
  with	
  respect	
  to	
  its	
  wonderful	
  
functioning,	
  and	
  Ch’en	
  with	
  respect	
  to	
  its	
  nature	
  and	
  feelings.	
  
In	
  the	
  mind	
  of	
  Confucians,	
  Heaven	
  is	
  the	
  transcendental	
  power	
  that	
  
guarantees	
  harmony	
  between	
  the	
  metaphysical	
  and	
  the	
  physical,	
  
between	
  the	
  spiritual	
  and	
  the	
  secular,	
  and	
  between	
  human	
  nature	
  and	
  
human	
  destiny.2	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Marcel	
  Granet.,	
  Maurice	
  Freedman	
  (ed).	
  The	
  Religion	
  of	
  the	
  Chinese	
  People,	
  (Universities	
  of	
  French	
  
Press	
  1922),	
  113.	
  
2	
  Yao	
  Xinzhong.	
  	
  An	
  Introduction	
  To	
  Confucianism,	
  (Cambridge	
  University	
  Press	
  2006),	
  142.	
  



	
   4	
  

Heaven	
  and	
  Earth	
  have	
  at	
  heart	
  to	
  give	
  life	
  to	
  all	
  creatures	
  and	
  the	
  
emperor	
  is	
  the	
  heart	
  of	
  Heaven	
  and	
  Earth,	
  for	
  he	
  is	
  the	
  lord	
  chancellor	
  
of	
  birth	
  and	
  growth.3	
  	
  	
  

	
  
The	
  Confucian	
  Heaven	
  as	
  explained	
  by	
  Xinzhong	
  Yao,	
  of	
  Heaven’s	
  physical	
  

and	
  metaphysical	
  meanings,	
  is	
  often	
  associated	
  with	
  Earth.	
  	
  In	
  the	
  realm	
  of	
  the	
  

Spirits	
  it	
  refers	
  to	
  the	
  supreme	
  lord	
  of	
  Heaven	
  who	
  directs	
  the	
  world.	
  	
  Morally	
  

Heaven	
  refers	
  the	
  natural	
  law	
  and	
  human	
  conduct	
  in	
  sacred	
  and	
  secular	
  spaces.	
  	
  

Heaven	
  functions	
  as	
  a	
  different	
  reality	
  to	
  which	
  humans	
  are	
  answerable	
  in	
  respects	
  

to	
  fulfilling	
  ones’	
  destiny	
  and	
  is	
  the	
  apex	
  of	
  the	
  Confucian	
  spiritual	
  authority.	
  	
  It	
  

represents	
  natural	
  law	
  and	
  supreme	
  authority	
  has	
  a	
  different	
  connotation	
  attached	
  

to	
  its	
  overall	
  meaning.	
  	
  The	
  emperor	
  is	
  the	
  essence	
  of	
  the	
  heavenly	
  and	
  earthly	
  

realms	
  and	
  promotes	
  the	
  growth	
  of	
  the	
  people.	
  	
  Heaven	
  displays	
  the	
  essence	
  of	
  

yang,	
  or	
  male	
  energy.	
  	
  This	
  energy	
  is	
  heavy	
  so	
  the	
  yang	
  descends	
  to	
  earth	
  to	
  become	
  

part	
  of	
  yin	
  or	
  Earth.	
  	
  Earth	
  is	
  the	
  connection	
  between	
  the	
  present	
  and	
  the	
  past	
  while	
  

helping	
  humans	
  to	
  recognize	
  the	
  potential	
  within	
  themselves.	
  	
  It	
  is	
  commonly	
  said	
  

that	
  wherever	
  the	
  heavens	
  overshadow,	
  the	
  earth	
  sustains.	
  	
  The	
  implications	
  of	
  the	
  

role	
  of	
  the	
  Earth	
  are	
  to	
  sustain	
  life	
  and	
  continue	
  to	
  nourish	
  it	
  much	
  like	
  a	
  farmer	
  

tending	
  a	
  field.	
  	
  The	
  Earth	
  is	
  often	
  described	
  as	
  the	
  mother	
  of	
  the	
  people	
  and	
  queen	
  

to	
  the	
  supreme	
  emperor.	
  	
  	
  

	
   Fengshan	
  ritual	
  is	
  a	
  pilgrimage	
  of	
  filial	
  piety.	
  	
  In	
  the	
  rite	
  of	
  Fengshan	
  the	
  

emperor	
  and	
  officials	
  of	
  the	
  Bureau	
  of	
  Rite	
  demonstrated	
  filial	
  piety	
  to	
  the	
  Heavenly,	
  

father,	
  and	
  Earthly,	
  mother	
  and	
  set	
  a	
  model	
  for	
  people	
  to	
  follow.	
  	
  The	
  Emperor	
  must	
  

be	
  filial	
  to	
  the	
  Heaven	
  and	
  to	
  the	
  Earth	
  so	
  that	
  the	
  people	
  will	
  be	
  filial	
  to	
  him.	
  	
  	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3	
  John	
  Lagerwey.	
  “The	
  Pilgrimage	
  to	
  Wu-­‐tang	
  Shan,”	
  in	
  Pilgrims	
  and	
  Sacred	
  Sites	
  in	
  China.	
  John,	
  
Lagerwey.,	
  Susan,	
  Naquin.,	
  Chun-­‐fang	
  Yu	
  (Eds),	
  (University	
  of	
  California	
  Press	
  2002),	
  301.	
  	
  	
  



	
   5	
  

	
   In	
  The	
  Analects	
  master	
  Confucius	
  had	
  several	
  conversations	
  with	
  his	
  disciples	
  

Zixia,	
  Ziyu	
  ,	
  Mengwu,	
  and	
  Fanchi,	
  regarding	
  the	
  concept	
  of	
  filial	
  piety,	
  Confucius	
  

answers	
  on	
  various	
  occasions	
  in	
  specific	
  clarifications:4	
  	
  

Parents	
  are	
  anxious	
  lest	
  their	
  children	
  be	
  sick.	
  
The	
  support	
  of	
  ones	
  parents	
  	
  
[a	
  reference	
  to	
  distinguish	
  between	
  human	
  from	
  animals].	
  	
  
The	
  difficulty	
  is	
  in	
  the	
  countenance.	
  	
  If,	
  when	
  their	
  elders	
  have	
  any	
  
troublesome	
  affairs,	
  the	
  young	
  take	
  the	
  toil	
  from	
  them,	
  and	
  if,	
  when	
  
the	
  young	
  have	
  wine	
  and	
  food,	
  they	
  set	
  them	
  before	
  their	
  elders.	
  
It	
  is	
  not	
  being	
  disobedient.	
  
The	
  parents,	
  when	
  alive,	
  be	
  served	
  according	
  to	
  propriety;	
  when	
  dead,	
  
they	
  should	
  be	
  buried	
  according	
  to	
  propriety;	
  	
  
they	
  should	
  be	
  sacrificed	
  to	
  according	
  to	
  propriety.	
  
	
  

Filial	
  piety	
  is	
  expressed	
  in	
  the	
  trinity	
  of	
  Heaven,	
  Earth,	
  and	
  human;	
  and	
  the	
  emperor	
  

is	
  the	
  ruler	
  of	
  human	
  society	
  and	
  serves	
  as	
  the	
  connection	
  between	
  heaven	
  and	
  

earth	
  and	
  is	
  responsible	
  for	
  the	
  peoples	
  conduct.	
  	
  Confucian	
  philosophers	
  believe	
  

that	
  this	
  connection	
  between	
  Heaven	
  and	
  Earth	
  and	
  the	
  interactions	
  between	
  the	
  

two;	
  lays	
  down	
  a	
  structure	
  of	
  human	
  moral	
  codes	
  and	
  principles	
  including	
  the	
  social	
  

structure	
  of	
  filial	
  piety;	
  Yao	
  Xinzhong	
  elaborates:	
  	
  

Heaven	
  is	
  above	
  and	
  Earth	
  is	
  below,	
  so	
  too	
  the	
  sovereign	
  is	
  placed	
  
over	
  his	
  ministers	
  and	
  subjects,	
  parents	
  over	
  their	
  children,	
  and	
  a	
  
husband	
  over	
  his	
  wife.5	
  	
  	
  

	
  
Xinzhong	
  further	
  explains	
  filial	
  piety	
  as	
  an	
  important	
  component	
  within	
  Confucian	
  

thought	
  which	
  later	
  became	
  interconnected	
  with	
  Buddhist	
  teachings.	
  	
  Everyone	
  who	
  

practices	
  filial	
  piety	
  has	
  a	
  place	
  within	
  society	
  and	
  everyone	
  even	
  the	
  emperor	
  is	
  

filial	
  to	
  the	
  Heaven	
  and	
  his	
  ancestors	
  like	
  the	
  peasants	
  he	
  rules.	
  	
  The	
  peasants	
  have	
  

further	
  obligations	
  to	
  be	
  filial	
  to	
  the	
  emperor,	
  but	
  much	
  like	
  the	
  emperor	
  they	
  must	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4	
  Confucius.	
  The	
  Analects,	
  (Filiquarian	
  Publishing	
  2006),	
  9-­‐10.	
  
5	
  Yao	
  Xinzhong.	
  An	
  Introduction	
  To	
  Confucianism,	
  (Cambridge	
  University	
  Press	
  2006),	
  142,	
  148.	
  



	
   6	
  

also	
  be	
  filial	
  to	
  their	
  parents,	
  siblings,	
  and	
  close	
  friends.	
  Emperors	
  in	
  China	
  

periodically	
  make	
  tours	
  of	
  the	
  sacred	
  sites	
  within	
  their	
  domain,	
  and	
  it	
  is	
  within	
  this	
  

context	
  that	
  many	
  performed	
  the	
  fengshan	
  ritual	
  on	
  Taishan.	
  	
  The	
  emperor,	
  in	
  

performing	
  the	
  ritual,	
  is	
  being	
  filial	
  to	
  Heaven	
  and	
  receives	
  the	
  mandate.	
  	
  The	
  

mandate	
  binds	
  the	
  populous	
  to	
  the	
  emperor	
  through	
  Heaven	
  and	
  filial	
  piety.	
  	
  	
  

Liu	
  Xiu	
  emperor	
  (r.	
  25-­‐57	
  B.C.)	
  in	
  the	
  eastern	
  Han	
  Dynasty	
  (25-­‐220),	
  

orchestrated	
  a	
  journey	
  to	
  Taishan	
  where	
  he	
  demonstrated	
  the	
  ritual	
  of	
  fengshan	
  in	
  

the	
  Year	
  56	
  C.E.	
  	
  Official	
  Ma	
  Dibo	
  recorded	
  the	
  comprehensive	
  process	
  of	
  the	
  

ceremony.6	
  	
  	
  

The	
  Fengshan	
  ritual	
  started	
  a	
  ritual	
  of	
  purification	
  under	
  the	
  inspection	
  of	
  

imperial	
  ancestors	
  and	
  deities;	
  normally	
  it	
  lasted	
  one	
  week.	
  	
  During	
  the	
  purification,	
  

the	
  emperor	
  was	
  isolated	
  in	
  a	
  special	
  room	
  away	
  from	
  women,	
  entertaining,	
  and	
  

adopted	
  vegetarian	
  food	
  and	
  regular	
  baths,	
  and	
  intensive	
  meditation.	
  	
  All	
  the	
  

officials	
  and	
  staffers	
  who	
  would	
  participate	
  in	
  the	
  ceremony	
  were	
  also	
  required	
  to	
  

perform	
  a	
  purification	
  ceremony.	
  	
  	
  

The	
  officials	
  of	
  the	
  Bureau	
  of	
  Rite,	
  after	
  arriving	
  at	
  Taishan	
  inspect	
  roads,	
  

altars,	
  items	
  associated	
  with	
  sacrifice,	
  temples,	
  and	
  on	
  the	
  way	
  of	
  ascending	
  Taishan	
  

officials	
  performed	
  the	
  rite	
  of	
  asking	
  for	
  blessings	
  and	
  spreading	
  dates	
  and	
  pears	
  

along	
  the	
  path;	
  and	
  on	
  the	
  ultimate	
  altar	
  display	
  large	
  amounts	
  of	
  coins,	
  dates,	
  pears,	
  

silk,	
  and	
  other	
  items.	
  	
  On	
  the	
  day	
  of	
  the	
  fengshan	
  ceremony,	
  the	
  emperor,	
  followed	
  

by	
  his	
  officials,	
  arrived	
  at	
  Confucius	
  hometown	
  to	
  present	
  worship	
  in	
  the	
  Confucius	
  

Temple,	
  showing	
  reverence	
  to	
  the	
  great	
  philosopher	
  and	
  his	
  descendants.	
  	
  This	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6	
  Stephan	
  Bokenkamp.	
  “Record	
  of	
  the	
  Feng	
  and	
  Shan	
  Sacrifices,”	
  in	
  Religions	
  of	
  China	
  in	
  Practice.	
  	
  
(eds),	
  Stephan	
  Bokenkamp	
  and	
  Donald,	
  S.	
  Lopez.	
  (Princeton	
  University	
  Press	
  1996),	
  251-­‐260.	
  



	
   7	
  

ceremony	
  symbolizes	
  the	
  emperor	
  as	
  the	
  son	
  of	
  Heaven	
  who	
  governs	
  the	
  state	
  

according	
  to	
  Confucian’s	
  teachings	
  of	
  filial	
  piety.	
  	
  The	
  emperor	
  is	
  a	
  filial	
  a	
  son	
  

devoted	
  to	
  his	
  heavenly	
  fathers.	
  	
  Standing	
  on	
  the	
  alter	
  platform,	
  the	
  emperor	
  faced	
  

north,	
  supported	
  by	
  the	
  officials	
  surrounding	
  on	
  both	
  sides	
  of	
  the	
  platform.	
  	
  The	
  

chief	
  official,	
  kneeling	
  facing	
  south,	
  presented	
  jade	
  tablet	
  and	
  stone	
  slats.	
  	
  The	
  

emperor	
  facing	
  north	
  showed	
  his	
  subordination	
  to	
  heaven	
  as	
  a	
  son;	
  the	
  jade	
  tablet	
  

and	
  stone	
  slats	
  the	
  official	
  presents	
  symbolizes	
  heaven	
  granting	
  legitimacy	
  and	
  

authority	
  to	
  the	
  emperor	
  over	
  human	
  society,	
  and	
  the	
  emperor	
  received	
  this	
  ritual	
  

symbols	
  to	
  claim	
  the	
  Mandate	
  of	
  Heaven.	
  	
  	
  

The	
  Mandate	
  of	
  Heaven	
  demanded	
  a	
  strict	
  structure	
  of	
  obligation	
  from	
  the	
  

ruler	
  to	
  his	
  people,	
  this	
  political	
  model	
  of	
  Confucianism	
  emphasizes	
  the	
  peoples	
  

right	
  of	
  rebellion	
  against	
  unjust	
  rulers	
  by	
  means	
  of	
  peasant	
  uprisings.	
  	
  The	
  mandate	
  

is	
  a	
  concept	
  that	
  never	
  remains	
  constant	
  as	
  but	
  evolved	
  with	
  the	
  change	
  of	
  

rulership;	
  giving	
  the	
  rulers	
  the	
  divine	
  right	
  to	
  rule,	
  and	
  justifies	
  their	
  position	
  

accordingly.	
  	
  In	
  The	
  Annals,	
  master	
  Confucius	
  stated	
  that	
  the	
  virtuous	
  man	
  is	
  in	
  awe	
  

of	
  the	
  Mandate	
  of	
  Heaven,	
  while	
  a	
  petty	
  man	
  is	
  disrespectful	
  to	
  it:	
  	
  

The	
  gentleman	
  have	
  three	
  things	
  that	
  they	
  stand	
  in	
  awe	
  of.	
  	
  He	
  stands	
  
in	
  awe	
  of	
  the	
  Mandate	
  of	
  Heaven,	
  of	
  persons	
  of	
  high	
  position,	
  and	
  of	
  
the	
  words	
  of	
  sages.	
  	
  The	
  petty	
  man,	
  not	
  understanding	
  the	
  Mandate	
  of	
  
Heaven,	
  does	
  not	
  view	
  it	
  with	
  awe.	
  	
  He	
  treats	
  persons	
  in	
  high	
  positions	
  
with	
  disrespect	
  and	
  scorns	
  the	
  words	
  of	
  sages.7	
  	
  	
  
	
  

Yao	
  Xinzhong,	
  in	
  his	
  study	
  on	
  Confucianism,	
  discusses	
  the	
  obligations	
  of	
  a	
  ruler.	
  	
  The	
  

ruler	
  of	
  the	
  human	
  society	
  was	
  granted	
  the	
  divine	
  privilege	
  to	
  govern	
  under	
  the	
  title	
  

of	
  Son	
  of	
  Heaven.	
  	
  To	
  maintain	
  the	
  Mandate	
  of	
  Heaven	
  and	
  continue	
  to	
  justify	
  his	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7	
  Burton	
  Watson	
  (trans).	
  The	
  Annals	
  of	
  Confucius,	
  (Columbia	
  University	
  Press	
  2007),	
  116.	
  	
  	
  



	
   8	
  

rulership,	
  he	
  was	
  required	
  to	
  fulfill	
  all	
  the	
  responsibilities	
  and	
  obligations	
  to	
  his	
  

people.	
  The	
  Son	
  of	
  Heaven	
  must	
  have	
  continual	
  reverence	
  for	
  the	
  heavens	
  and	
  strive	
  

actively	
  for	
  further	
  virtue;	
  maintaining	
  the	
  wisdom	
  of	
  ones	
  forefathers,	
  ceremonies	
  

must	
  be	
  preformed	
  without	
  error,	
  administration	
  must	
  be	
  attended	
  to,	
  prayer	
  and	
  

sacrifice	
  must	
  be	
  done	
  regularly	
  and	
  with	
  sincerity.	
  	
  Rulers	
  have	
  an	
  obligation	
  to	
  

reduce	
  the	
  hardships	
  of	
  the	
  people,	
  maintain	
  a	
  benevolent	
  nature,	
  and	
  ease	
  

suffering.8	
  	
  	
  

Humaneness	
  is	
  another	
  virtue	
  highlighted	
  by	
  Mencius	
  “If	
  the	
  Son	
  of	
  Heaven	
  is	
  

not	
  humane,	
  he	
  will	
  be	
  unable	
  to	
  protect	
  all	
  within	
  the	
  four	
  seas.”9	
  	
  Failure	
  to	
  

maintain	
  the	
  Mandate	
  of	
  Heaven	
  causes	
  the	
  people	
  to	
  complain	
  to	
  the	
  heavens;	
  

which	
  revokes	
  the	
  titled	
  of	
  ruler	
  and	
  his	
  right	
  to	
  rule.	
  	
  The	
  mandate	
  would	
  then	
  pass	
  

to	
  another	
  qualified	
  to	
  ruler.	
  	
  The	
  Mandate	
  also	
  gives	
  the	
  people	
  the	
  ability	
  to	
  revolt	
  

in	
  times	
  when	
  leadership	
  is	
  no	
  longer	
  qualified.	
  Confucius	
  once	
  said	
  with	
  regards	
  to	
  

failing	
  rulers:	
  	
  

	
  
When	
  good	
  government	
  prevails	
  in	
  the	
  empire,	
  ceremonies,	
  music,	
  
and	
  punitive	
  military	
  expeditions	
  proceed	
  from	
  the	
  Son	
  of	
  Heaven.	
  	
  
When	
  bad	
  government	
  prevails	
  in	
  the	
  empire,	
  ceremonies,	
  music,	
  and	
  
punitive	
  military	
  expeditions	
  proceed	
  from	
  the	
  princes.	
  	
  	
  When	
  these	
  
things	
  proceed	
  from	
  the	
  princes,	
  as	
  a	
  rule,	
  the	
  cases	
  will	
  be	
  few	
  in	
  
which	
  they	
  do	
  not	
  lose	
  their	
  power	
  in	
  ten	
  generations.	
  	
  When	
  they	
  
proceed	
  from	
  the	
  great	
  officers	
  of	
  the	
  princes,	
  as	
  a	
  rule,	
  the	
  case	
  will	
  
be	
  few	
  in	
  which	
  they	
  do	
  not	
  lose	
  their	
  power	
  in	
  five	
  generations.	
  	
  
When	
  the	
  subsidiary	
  ministers	
  of	
  the	
  great	
  officers	
  hold	
  in	
  their	
  
grasps	
  the	
  orders	
  of	
  state,	
  as	
  a	
  rule,	
  the	
  cases	
  will	
  be	
  few	
  in	
  which	
  they	
  
do	
  not	
  lose	
  their	
  power	
  in	
  three	
  generations.	
  	
  When	
  right	
  principles	
  
prevail	
  in	
  the	
  kingdom,	
  government	
  will	
  not	
  be	
  in	
  the	
  hands	
  of	
  great	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8	
  Yao	
  Xinzhong.	
  An	
  Introduction	
  To	
  Confucianism,	
  (Cambridge	
  University	
  Press	
  2006)	
  139-­‐237.	
  
9	
  Mencius,	
  P.	
  Ivanhoe.	
  J	
  (trans).,	
  Irene,	
  Bloom	
  (trans).	
  	
  Mencius,	
  (Columbia	
  University	
  Press	
  2009),	
  75.	
  



	
   9	
  

officers.	
  	
  When	
  right	
  principles	
  prevail	
  in	
  the	
  kingdom	
  there	
  will	
  be	
  no	
  
discussion	
  among	
  the	
  common	
  people.10	
  	
  	
  

	
  
The	
  Son	
  of	
  Heaven	
  or	
  emperor	
  was	
  chosen	
  by	
  the	
  Heavens	
  to	
  perform	
  certain	
  tasks	
  

and	
  is	
  evaluated	
  by	
  his	
  accomplishments.	
  	
  	
  

In	
  the	
  ritual	
  of	
  fengshan	
  Earth	
  is	
  the	
  mother	
  of	
  humans.	
  	
  The	
  Son	
  of	
  Heaven	
  

claimed	
  his	
  right	
  to	
  rule	
  by	
  submitting	
  himself	
  to	
  Heaven	
  for	
  judgment.	
  	
  The	
  ritual	
  of	
  

worshiping	
  the	
  Earth	
  was	
  conducted	
  on	
  the	
  northern	
  side	
  of	
  Taishan	
  after	
  the	
  

ceremony	
  of	
  Heavenly	
  worship.	
  	
  The	
  directional	
  shift	
  is	
  due	
  to	
  the	
  Earth	
  being	
  

associated	
  with	
  yin	
  or	
  female	
  energy	
  the	
  north	
  side	
  of	
  the	
  mountain	
  while	
  Heaven	
  is	
  

associated	
  with	
  yang	
  or	
  male	
  essence	
  and	
  is	
  therefore	
  on	
  the	
  south	
  side.	
  	
  The	
  

Sacrifice	
  to	
  the	
  Heaven	
  is	
  made	
  to	
  High	
  Thearch	
  (Lord	
  Di),	
  the	
  supreme	
  ruler	
  of	
  the	
  

Heaven;	
  while	
  sacrifice	
  to	
  the	
  Earth	
  is	
  made	
  to	
  the	
  High	
  Overseer,	
  the	
  wife	
  of	
  the	
  

High	
  Thearch	
  and	
  mother	
  of	
  the	
  people.	
  	
  	
  

	
   Filial	
  piety	
  is	
  the	
  connection	
  between	
  the	
  religions	
  that	
  interrelates	
  nature	
  

worship	
  with	
  Buddhism.	
  	
  Nature	
  worship	
  is	
  derived	
  from	
  agricultural	
  activities.	
  	
  All	
  

of	
  the	
  elements	
  or	
  natural	
  phenomenon	
  were	
  given	
  a	
  deity	
  or	
  connected	
  to	
  the	
  

spiritual	
  realm.	
  	
  When	
  crops	
  were	
  abundant	
  it	
  was	
  a	
  gift	
  from	
  the	
  deities	
  and	
  when	
  

crops	
  were	
  poor	
  it	
  was	
  a	
  punishment.	
  	
  Heaven	
  as	
  understood	
  by	
  the	
  people	
  was	
  

omnipotent	
  and	
  endless.	
  	
  The	
  sun	
  was	
  worshiped	
  for	
  the	
  heat	
  it	
  gave,	
  its	
  rise	
  and	
  fall	
  

and	
  for	
  its	
  connections	
  to	
  the	
  four	
  seasons.	
  	
  Mountains	
  have	
  been	
  worshiped	
  before	
  

Buddhism,	
  Daoism,	
  and	
  Confucianism	
  manifested	
  according	
  to	
  scholar	
  Pei-­‐yi	
  Wu.11	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10	
  Confucius.	
  	
  The	
  Analects.	
  	
  (Filiquarian	
  Publishing.	
  2006),	
  75.	
  
11	
  Pei-­‐yi	
  Wu.	
  “An	
  Ambivalent	
  Pilgrim	
  to	
  T’ai	
  Shan	
  in	
  the	
  Seventeenth	
  Century”	
  in	
  Pilgrims	
  and	
  Sacred	
  
Sites	
  in	
  China.	
  	
  (eds)	
  Pei-­‐yi	
  Wu.	
  Susan,	
  Naquin.,	
  and	
  Chun-­‐fang	
  Yu.	
  (University	
  of	
  California	
  Press	
  
2002),	
  65.	
  



	
   10	
  

Evidence	
  for	
  this	
  nature	
  worship	
  occurred	
  before	
  Daoism	
  solidified	
  into	
  a	
  cohesive	
  

ideology.	
  	
  In	
  ancient	
  China,	
  there	
  was	
  a	
  shift	
  from	
  nature	
  worship	
  to	
  ancestral	
  

worship	
  and	
  reverence	
  to	
  Heaven.	
  	
  This	
  early	
  version	
  of	
  nature	
  worship	
  was	
  the	
  

beginnings	
  of	
  early	
  Daoism.	
  	
  Spiritual	
  elements	
  maintained	
  and	
  the	
  links	
  between	
  

the	
  dynasty	
  and	
  worship	
  was	
  strengthened	
  with	
  the	
  mandate	
  of	
  heaven.12	
  	
  Deities	
  

begin	
  to	
  have	
  a	
  more	
  consolidated	
  and	
  uniformed	
  appearance.	
  	
  Buddhism	
  furthered	
  

nature	
  worship	
  when	
  it	
  was	
  introduced	
  to	
  China	
  in	
  the	
  early	
  part	
  of	
  the	
  third	
  

century	
  B.C.E.	
  	
  	
  

Nature	
  is	
  the	
  mother	
  of	
  the	
  people,	
  embraced	
  by	
  humans	
  venturing	
  into	
  

nature.	
  	
  In	
  Daoist	
  and	
  Buddhist	
  teachings,	
  the	
  return	
  to	
  nature	
  for	
  pilgrims	
  is	
  to	
  seek	
  

relief	
  of	
  suffering,	
  each	
  step	
  into	
  nature	
  relieves	
  the	
  soul	
  of	
  its	
  burden	
  and	
  helps	
  one	
  

attain	
  salvation.	
  	
  Many	
  made	
  the	
  journey	
  young,	
  old,	
  physically	
  impaired,	
  and	
  those	
  

from	
  every	
  economic	
  background.	
  	
  In	
  the	
  black	
  and	
  white	
  picture	
  men,	
  children,	
  and	
  

women	
  with	
  bound	
  feet	
  have	
  reached	
  the	
  summit	
  of	
  Taishan.13	
  	
  The	
  pain	
  of	
  

ascending	
  the	
  many	
  steps	
  up	
  to	
  Taishan’s	
  summit	
  with	
  bound	
  feet	
  must	
  have	
  been	
  

excruciating	
  yet	
  these	
  women	
  still	
  made	
  the	
  journey.	
  	
  The	
  pilgrimage	
  was	
  important	
  

enough	
  that	
  enduring	
  pain	
  and	
  other	
  hardships	
  did	
  not	
  matter.	
  	
  Strength	
  of	
  will	
  is	
  

needed	
  to	
  demonstrate	
  filial	
  piety	
  to	
  ones	
  ancestors	
  and	
  Heaven.	
  	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12	
  Y’ie,	
  Wang;	
  Chuanhui,	
  Zeng	
  (trans);	
  Chanzit,	
  Adam	
  (ed).	
  	
  Daoism	
  in	
  China,	
  (China	
  International	
  
Press	
  2004),	
  3-­‐7.	
  Daoist	
  deities	
  can	
  be	
  divided	
  into	
  eight	
  groups	
  the	
  first	
  having	
  come	
  from	
  totem	
  and	
  
nature	
  worship;	
  the	
  second	
  from	
  ancestor,	
  hero,	
  and	
  sage	
  worship;	
  third	
  from	
  the	
  five	
  sacred	
  
mountains;	
  fourth	
  from	
  the	
  heavens,	
  earth	
  and	
  four	
  directions;	
  Fifth	
  are	
  those	
  that	
  rule	
  the	
  heavens,	
  
the	
  pure	
  ones,	
  and	
  the	
  ultimate	
  deities	
  of	
  Daoism;	
  sixth	
  Buddhist	
  deities;	
  seventh	
  are	
  local	
  folk	
  
deities;	
  and	
  lastly	
  masters	
  of	
  Daoism	
  and	
  those	
  who	
  founded	
  it.	
  	
  	
  
13Beverly,	
  Jackson.	
  	
  Splendid	
  Slippers:	
  A	
  Thousand	
  Years	
  of	
  an	
  Erotic	
  Tradition,	
  (Ten	
  Speed	
  Press	
  
1998),	
  156. 	
  



	
   11	
  

	
  

Daoist	
  practices	
  seek	
  harmony	
  with	
  nature	
  to	
  instill	
  better	
  health	
  and	
  

enhanced	
  communication	
  between	
  the	
  deities.	
  	
  Many	
  of	
  the	
  major	
  Daoist	
  festivals	
  

follow	
  the	
  natural	
  cycles	
  of	
  the	
  Earth	
  including	
  the	
  rise	
  and	
  fall	
  of	
  the	
  sun.	
  	
  

Pilgrimages	
  to	
  Taishan	
  were	
  customarily	
  done	
  on	
  the	
  third	
  or	
  fourth	
  month	
  

indicating	
  the	
  spring	
  and	
  summer	
  according	
  to	
  the	
  seventeenth	
  century	
  author	
  Sheg	
  

Qingfeng.14	
  	
  Pilgrims	
  flocked	
  to	
  sacred	
  localities,	
  at	
  night	
  one	
  could	
  see	
  hundreds	
  of	
  

little	
  flickering	
  dots,	
  lanterns,	
  lining	
  the	
  mountainsides	
  according	
  to	
  official	
  

statesman	
  Wang	
  Shi-­‐zhen	
  a	
  Surveillance	
  Vice-­‐commissioner	
  stationed	
  near	
  

Taishan.15	
  	
  Pilgrimaging	
  to	
  sacred	
  localities	
  did	
  not	
  always	
  occur	
  during	
  these	
  

months	
  as	
  Wang	
  Shi-­‐zhen	
  and	
  several	
  officials	
  went	
  in	
  the	
  sixth	
  month	
  and	
  were	
  

nearly	
  driven	
  off	
  by	
  rain.	
  	
  Buddhism	
  likewise	
  displays	
  a	
  deep	
  connection	
  to	
  nature.	
  	
  

Life	
  from	
  the	
  plum	
  tree	
  to	
  a	
  young	
  child	
  is	
  respected	
  and	
  admired.	
  	
  The	
  importance	
  

of	
  the	
  earth	
  and	
  life,	
  that	
  dwells	
  amongst	
  the	
  valleys,	
  mountains,	
  and	
  streams,	
  was	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14	
  Glen,	
  Dudbridge.	
  Books,	
  Tales	
  and	
  Vernacular	
  Culture:	
  Selected	
  Papers	
  on	
  China,	
  	
  (BRILL	
  2005),	
  
275.	
  	
  	
  
Pei-­‐yi	
  Wu.	
  “An	
  Ambivalent	
  Pilgrim	
  to	
  T’ai	
  Shan	
  in	
  the	
  Seventeenth	
  Century”	
  in	
  	
  (eds)	
  by	
  Pei-­‐yi	
  Wu.,	
  
Susan,	
  Naquin.,	
  Chun-­‐fang	
  Yu.	
  (University	
  of	
  California	
  Press	
  2002),	
  68.	
  	
  	
  



	
   12	
  

revered.	
  	
  Buddhism	
  respects	
  life,	
  or	
  all	
  things	
  that	
  suffer	
  from	
  humans	
  to	
  plants.	
  In	
  

the	
  Zen	
  Buddhist	
  tradition	
  all	
  forms	
  of	
  life	
  including	
  plants	
  are	
  destined	
  for	
  

Buddhahood.	
  	
  

Visitors	
  to	
  Taishan	
  often	
  want	
  to	
  connect	
  with	
  the	
  natural	
  energy	
  around	
  

them	
  known	
  as	
  Qi	
  another	
  element	
  of	
  Daoism	
  that	
  can	
  be	
  linked	
  with	
  the	
  natural	
  

realm	
  and	
  in	
  part	
  nature	
  worship.	
  	
  Qi	
  is	
  the	
  energy	
  that	
  flows	
  through	
  all	
  living	
  

things	
  and	
  can	
  be	
  controlled	
  through	
  mediation	
  and	
  focus.	
  	
  Tai	
  Chi	
  is	
  a	
  form	
  of	
  

exercise	
  to	
  learn	
  to	
  control	
  ones	
  energy	
  and	
  find	
  inner	
  balance.	
  	
  Yin	
  and	
  Yang	
  are	
  

different	
  forms	
  of	
  Qi	
  energy.	
  	
  This	
  is	
  a	
  direct	
  connection	
  with	
  nature	
  as	
  it	
  is	
  the	
  

energy	
  of	
  all	
  living	
  things.	
  	
  In	
  Buddhism	
  one	
  always	
  seeks	
  a	
  balance	
  in	
  the	
  mind	
  and	
  

body	
  through	
  the	
  control	
  Qi.	
  	
  The	
  idea	
  of	
  being	
  connected	
  to	
  all	
  forms	
  of	
  life	
  has	
  

helped	
  to	
  promote	
  a	
  vegetarian	
  lifestyle	
  among	
  many	
  of	
  the	
  monks,	
  nuns,	
  and	
  

laymen	
  that	
  follow	
  the	
  Buddhist	
  tradition.	
  	
  Pilgrims	
  that	
  journey	
  to	
  Taishan	
  will	
  

often	
  take	
  on	
  a	
  vegetarian	
  diet	
  to	
  cleanse	
  the	
  body	
  before	
  venturing	
  up	
  the	
  

mountain.	
  	
  The	
  act	
  of	
  being	
  vegetarian	
  is	
  an	
  act	
  of	
  filial	
  piety	
  because	
  it	
  promotes	
  the	
  

cleansing	
  of	
  the	
  body,	
  soul,	
  and	
  mind	
  allowing	
  a	
  practitioner	
  a	
  step	
  closer	
  to	
  

enlightenment.	
  	
  	
  

Mountains	
  serve	
  as	
  a	
  conduit	
  for	
  those	
  seeking	
  to	
  open	
  their	
  mind,	
  and	
  

reflect	
  upon	
  the	
  self,	
  and	
  to	
  promote	
  solitude	
  from	
  the	
  outside	
  world.	
  Many	
  

Buddhist	
  temples	
  are	
  located	
  on	
  or	
  near	
  mountains	
  for	
  these	
  reasons.	
  	
  Many	
  who	
  

wish	
  to	
  give	
  up	
  the	
  life	
  of	
  a	
  layman	
  to	
  become	
  hermits	
  or	
  monks/nuns	
  will	
  either	
  

wonder	
  in	
  search	
  of	
  a	
  master	
  or	
  seclude	
  themselves	
  in	
  mountain	
  hermitages.	
  	
  



	
   13	
  

Buddhism	
  tended	
  to	
  emphasize	
  the	
  idea	
  of	
  a	
  the	
  wondering	
  monk	
  in	
  search	
  of	
  a	
  

master	
  this	
  idea	
  is	
  emphasized	
  by	
  the	
  Ch’an	
  Master	
  Kuang-­‐jen	
  (837-­‐909):	
  

	
   My	
  way	
  goes	
  beyond	
  the	
  sky,	
  	
  
	
   Like	
  a	
  white	
  cloud	
  that	
  has	
  no	
  resting	
  place.	
  	
  	
  
	
   There	
  is	
  in	
  this	
  world	
  a	
  tree	
  without	
  roots,	
  	
  
	
   Whose	
  yellow	
  leaves	
  return	
  in	
  the	
  wind.16	
  	
  	
  
	
  

The	
  cloud	
  that	
  has	
  no	
  resting	
  place	
  refers	
  to	
  the	
  monk	
  or	
  nun	
  in	
  search	
  of	
  a	
  master.	
  	
  

All	
  are	
  connected	
  together	
  by	
  the	
  tree	
  that	
  gathers	
  its	
  disciples	
  from	
  the	
  wind.	
  	
  This	
  

indicates	
  a	
  state	
  of	
  periodic	
  travel	
  for	
  the	
  monastic	
  world.	
  	
  This	
  poem	
  can	
  also	
  apply	
  

to	
  Pilgrims.	
  	
  Pilgrims	
  were	
  spiritually	
  in	
  a	
  state	
  of	
  continual	
  construction	
  and	
  

deconstruction.	
  	
  The	
  journey	
  is	
  the	
  process	
  of	
  transformation.	
  	
  The	
  first	
  two	
  lines	
  

represent	
  the	
  journey	
  and	
  deconstruction	
  while	
  the	
  last	
  two	
  lines	
  represent	
  the	
  

return	
  and	
  construction.	
  	
  	
  

Pilgrimage	
  is	
  one	
  of	
  those	
  key	
  components	
  to	
  attain	
  salvation	
  from	
  continual	
  

reincarnation.	
  	
  The	
  Four	
  Noble	
  Truths	
  and	
  the	
  Eight	
  Step	
  Path	
  are	
  tools	
  one	
  uses	
  to	
  

attain	
  redemption	
  and	
  are	
  often	
  associated	
  with	
  pilgrims.	
  	
  With	
  every	
  step	
  on	
  a	
  

pilgrimage	
  these	
  themes	
  are	
  in	
  the	
  mind	
  of	
  the	
  practitioner.	
  	
  The	
  Four	
  Noble	
  Truths	
  

are	
  at	
  the	
  heart	
  of	
  Buddhist	
  beliefs	
  and	
  it	
  is	
  in	
  these	
  noble	
  truths	
  that	
  enlightenment	
  

can	
  be	
  obtained	
  with	
  the	
  help	
  of	
  the	
  Eight	
  Step	
  Path.	
  	
  	
  

Anonymous	
  author	
  of	
  Buddha,	
  The	
  Word	
  discusses	
  the	
  Four	
  Noble	
  Truths	
  in	
  

great	
  detail.17.	
  	
  First	
  all	
  things	
  are	
  in	
  a	
  state	
  of	
  suffering	
  until	
  they	
  reach	
  salvation.	
  	
  

Suffering	
  comes	
  in	
  many	
  different	
  forms	
  such	
  as,	
  birth,	
  despair,	
  decay,	
  death,	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16	
  Bernard,	
  Faure.	
  “Relics	
  and	
  Flesh	
  Bodies:	
  the	
  Creation	
  of	
  Ch’an	
  Pilgrimage	
  Sites”	
  in	
  Pilgrims	
  and	
  
Sacred	
  Sites	
  in	
  China	
  (eds)	
  by	
  Bernard,	
  Faure.,	
  Wu.	
  Susan,	
  Naquin.,	
  Chun-­‐fang	
  Yu	
  (University	
  of	
  
California	
  Press	
  2002),	
  150.	
  	
  	
  
17	
  Annoymous.	
  Buddha	
  The	
  Word	
  (Kessinger	
  Publishing	
  2004),	
  1-­‐5 .	
  	
  	
  



	
   14	
  

sorrow,	
  lamentation,	
  pain,	
  grief,	
  and	
  the	
  inability	
  to	
  attain	
  ones	
  desires.	
  Second	
  

suffering	
  comes	
  from	
  ignorance	
  and	
  the	
  inability	
  to	
  see	
  within.	
  	
  Life	
  is	
  meant	
  to	
  

suffer	
  in	
  order	
  to	
  be	
  worthy	
  of	
  a	
  higher	
  state	
  of	
  being.	
  	
  Suffering	
  is	
  said	
  to	
  be	
  self-­‐

discipline	
  to	
  further	
  the	
  process	
  of	
  enlightenment.	
  	
  Third,	
  the	
  objective	
  of	
  Buddhists	
  

is	
  to	
  remove	
  the	
  suffering	
  from	
  the	
  world	
  but	
  this	
  can	
  only	
  be	
  attain	
  if	
  one	
  has	
  the	
  

heart	
  to	
  accomplish	
  it.	
  	
  Lastly	
  suffering	
  does	
  not	
  have	
  to	
  be	
  eternal	
  and	
  can	
  be	
  ended	
  

when	
  one	
  can	
  truly	
  see.	
  	
  	
  

The	
  Eight	
  Steps	
  is	
  an	
  idea	
  explained	
  by	
  Henepola	
  Gunaratana	
  in	
  her	
  book	
  

entitled	
  Eight	
  Mindful	
  Steps	
  to	
  Happiness:	
  Walking	
  the	
  Path	
  of	
  the	
  Buddha.18	
  	
  The	
  first	
  

two	
  steps	
  are	
  Skillful	
  Understanding	
  and	
  Skillful	
  Thinking.	
  	
  These	
  two	
  thought	
  

processes	
  help	
  to	
  differentiate	
  immoral	
  and	
  moral	
  behavior.	
  	
  The	
  mind	
  must	
  be	
  

trained	
  in	
  ethics	
  and	
  be	
  in	
  the	
  right	
  frame	
  of	
  mind	
  to	
  attain	
  wisdom.	
  	
  Skillful	
  Speech,	
  

Skillful	
  Action,	
  and	
  Skillful	
  Livelihood,	
  are	
  the	
  next	
  three	
  steps	
  that	
  help	
  to	
  open	
  the	
  

mind,	
  alleviating	
  those	
  from	
  what	
  holds	
  them	
  back,	
  and	
  frees	
  one	
  from	
  pride	
  and	
  

excitement.	
  	
  	
  

In	
  essence	
  these	
  steps	
  remove	
  distractions	
  that	
  have	
  evolved	
  from	
  immoral	
  

behavior	
  from	
  the	
  mind	
  of	
  the	
  practitioner.	
  	
  Concentration	
  is	
  the	
  theme	
  represented	
  

with	
  the	
  remaining	
  steps	
  starting	
  with	
  step	
  six	
  Skillful	
  Effort.	
  	
  Skillful	
  Effort	
  help	
  a	
  

practitioner	
  develop	
  mental	
  focus.	
  	
  Skillful	
  Mindfulness	
  involves	
  the	
  ability	
  to	
  

concentrate	
  at	
  all	
  times	
  so	
  the	
  mind	
  is	
  able	
  to	
  keep	
  up	
  with	
  an	
  ever-­‐changing	
  world	
  

and	
  Skillful	
  Concentration,	
  the	
  focus	
  of	
  the	
  mind	
  on	
  one	
  object	
  or	
  theme	
  at	
  any	
  given	
  

time.	
  	
  Concentration	
  allows	
  the	
  mind	
  to	
  be	
  free	
  of	
  anger,	
  despair,	
  and	
  want.	
  	
  A	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18Henepola,	
  Gunaratana.	
  Eight	
  Mindful	
  Steps	
  to	
  Happiness:	
  Walking	
  the	
  Path	
  of	
  the	
  Buddha,	
  	
  (Wisdom	
  
Publications	
  2008),	
  11-­‐15.	
  	
  



	
   15	
  

practitioner’s	
  ability	
  to	
  comprehend	
  the	
  truth	
  in	
  life	
  may	
  be	
  achieved	
  through	
  

concentration.	
  	
  Morality	
  is	
  the	
  theme	
  of	
  the	
  first	
  two	
  steps	
  and	
  is	
  the	
  foundation	
  for	
  

the	
  birth	
  of	
  concentration.	
  	
  Out	
  of	
  concentration	
  wisdom	
  can	
  be	
  attained	
  and	
  it	
  is	
  

through	
  wisdom	
  that	
  one	
  can	
  be	
  enlightened.	
  

	
  

The	
  Eight	
  Steps	
  and	
  the	
  Four	
  Noble	
  Truths	
  are	
  common	
  themes	
  found	
  in	
  the	
  

pilgrims	
  of	
  sacred	
  sites.	
  	
  With	
  every	
  stride	
  a	
  pilgrim	
  is	
  a	
  step	
  closer	
  to	
  redemption.	
  	
  

The	
  purpose	
  of	
  going	
  on	
  a	
  pilgrimage	
  is	
  to	
  focus	
  the	
  mind	
  and	
  concentrate	
  on	
  an	
  

object	
  or	
  theme	
  such	
  as	
  filial	
  piety	
  or	
  past	
  lives.	
  	
  6666	
  steps	
  lead	
  to	
  the	
  summit	
  of	
  

Taishan;	
  each	
  step	
  is	
  a	
  step	
  towards	
  redemption	
  just	
  as	
  one	
  immoral	
  step	
  after	
  

another	
  leads	
  to	
  reincarnation.	
  	
  Desire	
  needs	
  to	
  be	
  controlled	
  by	
  strong	
  will	
  and	
  

control	
  is	
  sought	
  through	
  step-­‐by-­‐step	
  redemption.	
  	
  Buddhism	
  pushes	
  the	
  idea	
  that	
  



	
   16	
  

pilgrimage	
  should	
  be	
  done	
  by	
  the	
  faithful	
  often	
  yet	
  not	
  excessively	
  as	
  a	
  tool	
  for	
  

saving	
  the	
  soul	
  from	
  reincarnation	
  or	
  gaining	
  merit	
  for	
  the	
  next	
  life.	
  	
  In	
  the	
  picture	
  

above	
  a	
  man	
  takens	
  on	
  the	
  burden	
  of	
  man	
  by	
  carrying	
  the	
  weight	
  upon	
  his	
  back.19	
  	
  

This	
  man	
  choose	
  to	
  be	
  filial	
  rather	
  than	
  taking	
  an	
  easier	
  route.	
  To	
  climb	
  the	
  6,666	
  

steps	
  to	
  the	
  summit	
  of	
  Taishan	
  one	
  must	
  be	
  devoted	
  spiritually	
  and	
  physically	
  to	
  

their	
  endeavor.	
  	
  Pilgrims	
  would	
  often	
  bow	
  every	
  couple	
  of	
  steps	
  to	
  show	
  their	
  

devotion,	
  some	
  would	
  bow	
  every	
  step	
  as	
  a	
  supreme	
  act	
  of	
  filial	
  piety.	
  	
  This	
  man	
  is	
  

exhibiting	
  his	
  spiritual	
  devotion	
  through	
  an	
  act	
  of	
  filial	
  piety.	
  	
  	
  

Families	
  would	
  often	
  make	
  pilgrimages	
  together	
  which	
  is	
  illustrated	
  in	
  a	
  play	
  

entitled	
  “Kanqiannu”	
  by	
  Zheng	
  Tingyu.20	
  	
  Husband,	
  wife,	
  and	
  son	
  make	
  the	
  journey	
  

to	
  Taishan	
  and	
  come	
  across	
  trouble.	
  	
  The	
  Husband	
  and	
  wife	
  have	
  to	
  sell	
  their	
  son	
  to	
  

a	
  rich	
  man	
  in	
  order	
  save	
  themselves	
  from	
  their	
  great	
  misfortune.	
  	
  Many	
  years	
  later	
  

the	
  rich	
  man	
  has	
  died	
  and	
  again	
  the	
  couple	
  makes	
  a	
  pilgrimage	
  to	
  Taishan	
  and	
  meets	
  

a	
  snobby	
  rich	
  young	
  man	
  who	
  considers	
  the	
  couple	
  low	
  class	
  citizens.	
  	
  It	
  turns	
  out	
  

this	
  young	
  man	
  is	
  their	
  son	
  who	
  upon	
  realization	
  of	
  his	
  error	
  in	
  an	
  act	
  of	
  filial	
  piety	
  

enriches	
  his	
  parents	
  with	
  wealth	
  and	
  honor.	
  	
  This	
  story	
  illustrates	
  the	
  idea	
  of	
  family	
  

coming	
  together	
  to	
  pilgrimage	
  as	
  does	
  the	
  picture	
  above.	
  	
  	
  

Another	
  story	
  entitled	
  A	
  Nun	
  of	
  Taishan	
  details	
  officials	
  of	
  the	
  court	
  and	
  

pilgrimage.21	
  	
  Many	
  of	
  the	
  more	
  solitary	
  monasteries	
  are	
  not	
  well	
  visited	
  by	
  

laypersons	
  and	
  are	
  instead	
  journeyed	
  to	
  by	
  those	
  of	
  higher	
  rank.	
  Teh	
  Hueisheng,	
  his	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19	
  Simona.	
  	
  Shandong	
  Province	
  in	
  China:	
  Taishan.	
  	
  2011.	
  (Picture	
  by	
  Tourist).	
  
20Idema	
  L.,	
  Wilt.	
  “The	
  Pilgrimage	
  to	
  Taishan	
  in	
  the	
  Dramatic	
  Literature	
  of	
  the	
  Thirteenth	
  and	
  
Fourteenth	
  Centuries,”	
  Chinese	
  Literature:	
  Essays,	
  Vol.	
  19,	
  1997:	
  35.	
  
21	
  Lin,	
  Yuiang.	
  	
  John,	
  Day	
  (trans).	
  Widow,	
  Nun,	
  and	
  Courtesan,	
  (The	
  John	
  Day	
  Company,	
  1950),	
  113-­‐
180.	
  



	
   17	
  

two	
  wives,	
  and	
  friend	
  stop	
  at	
  a	
  nunnery	
  for	
  lunch	
  while	
  pilgrimaging	
  to	
  the	
  summit	
  

of	
  Taishan	
  where	
  they	
  meet	
  Yiyun.	
  	
  Yiyun	
  is	
  able	
  to	
  open	
  the	
  eyes	
  of	
  the	
  officials	
  

about	
  problems	
  in	
  the	
  nunnery,	
  and	
  guides	
  them	
  towards	
  redemption.	
  	
  In	
  the	
  end	
  

the	
  second	
  wife	
  of	
  Huseisheng	
  finds	
  salvation	
  in	
  the	
  nunnery,	
  and	
  the	
  first	
  wife	
  

follows	
  her	
  husband	
  to	
  redemption.	
  	
  Yiyun	
  meanwhile	
  plans	
  a	
  pilgrimage	
  that	
  will	
  

take	
  her	
  all	
  over	
  China	
  to	
  further	
  her	
  own	
  spiritual	
  enlightenment.	
  	
  Pilgrimage	
  is	
  

synonymous	
  with	
  family	
  and	
  filial	
  piety.	
  

Officials	
  frowned	
  upon	
  peasant	
  pilgrimages	
  to	
  sacred	
  mountain	
  localities.	
  	
  

Pilgrimages	
  to	
  Taishan	
  can	
  also	
  be	
  linked	
  with	
  danger,	
  such	
  is	
  the	
  case	
  with	
  the	
  

novel	
  Xingshi	
  yinyuan	
  zhuan.22	
  	
  This	
  novel	
  features	
  a	
  wife	
  who	
  wishes	
  to	
  go	
  on	
  

pilgrimage	
  and	
  is	
  tricked	
  by	
  two	
  older	
  women	
  out	
  of	
  a	
  large	
  sum	
  of	
  money.	
  	
  This	
  

cautionary	
  tale	
  could	
  represent	
  the	
  government’s	
  feelings	
  towards	
  religious	
  

pilgrims.	
  	
  Officials	
  tended	
  to	
  dislike	
  pilgrims	
  venturing	
  to	
  sacred	
  spaces	
  calling	
  them	
  

unfit	
  and	
  unclean.	
  	
  	
  

In	
  the	
  opening	
  of	
  Idema	
  Wilt	
  article,	
  there	
  is	
  a	
  letter	
  from	
  the	
  Surveillance	
  

Commissioner	
  displaying	
  this	
  attitude	
  towards	
  peasants	
  who	
  venture	
  to	
  Taishan.23	
  	
  

The	
  pilgrims	
  in	
  his	
  opinion	
  are	
  defiling	
  Taishan	
  and	
  are	
  ignorant	
  of	
  how	
  a	
  sacrifice	
  

should	
  be	
  conducted.	
  	
  Peasants	
  when	
  on	
  pilgrimage	
  neglect	
  their	
  businesses,	
  farms,	
  

and	
  other	
  duties	
  and	
  this	
  is	
  not	
  to	
  the	
  benefit	
  of	
  the	
  state.	
  	
  Lastly	
  the	
  Surveillance	
  

Commissioner	
  addresses	
  the	
  imperial	
  court	
  and	
  beseeches	
  them	
  to	
  put	
  money	
  into	
  

Taishan	
  to	
  stop	
  popular	
  festivals.	
  	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22	
  Glen,	
  Dudbridge.	
  “Women	
  Pilgrims	
  to	
  Taishan:	
  Some	
  Pages	
  From	
  a	
  Seventeenth	
  Century	
  Novel.”	
  
Glen,	
  Dudbridge.,	
  Susan,	
  Naquin,	
  Chun-­‐fang	
  Yu	
  (Eds),	
  (California	
  University	
  Press,	
  2002),	
  39-­‐63.	
  
23	
  Wilt,	
  Idema.	
  “The	
  Pilgrimage	
  to	
  Taishan	
  in	
  the	
  Dramatic	
  Literature	
  of	
  the	
  Thirteenth	
  and	
  Fourteenth	
  
Centuries.	
  	
  Chinese	
  Literature.”	
  Essays,	
  Vol.	
  19,	
  1997.	
  	
  



	
   18	
  

The	
  anonymous	
  author	
  of	
  Buddha	
  the	
  Word,	
  further	
  illustrates	
  the	
  ideas	
  of	
  

reincarnation	
  and	
  the	
  wheel	
  of	
  samsara.24	
  	
  All	
  things	
  are	
  reincarnated;	
  animals	
  at	
  

one	
  time	
  may	
  have	
  been	
  great	
  men	
  or	
  striving	
  to	
  attain	
  human	
  form	
  for	
  the	
  purpose	
  

of	
  seeking	
  enlightenment.	
  	
  The	
  wheel	
  of	
  Samsara	
  also	
  known	
  as	
  the	
  Wheel	
  of	
  Life,	
  

illustrates	
  this	
  idea.	
  	
  The	
  wheel	
  of	
  Samsara	
  is	
  a	
  symbol	
  of	
  the	
  process	
  of	
  life,	
  death,	
  

suffering,	
  growing	
  old,	
  and	
  being	
  born.	
  	
  One	
  lifetime	
  is	
  only	
  a	
  tiny	
  fraction	
  of	
  time	
  

spent	
  trying	
  to	
  attain	
  salvation	
  from	
  eternal	
  suffering.	
  	
  Once	
  a	
  person	
  is	
  able	
  to	
  see	
  

Samsara	
  or	
  gaze	
  upon	
  their	
  many	
  lives	
  and	
  see	
  the	
  lessons	
  of	
  those	
  lives	
  can	
  a	
  

practitioner	
  attain	
  redemption	
  of	
  ones	
  soul.	
  	
  If	
  one	
  has	
  lived	
  a	
  morally	
  poor	
  life	
  as	
  a	
  

human	
  may	
  be	
  reborn	
  as	
  a	
  work	
  animal	
  in	
  a	
  constant	
  state	
  of	
  toil	
  as	
  punishment.	
  	
  	
  

If	
  one	
  attains	
  salvation	
  this	
  transmutes	
  to	
  the	
  rest	
  of	
  the	
  family	
  tree	
  down	
  to	
  

the	
  family	
  dog.	
  	
  In	
  a	
  story	
  entitled	
  Mulian,	
  the	
  son	
  is	
  a	
  great	
  Buddhist	
  adept	
  who	
  

goes	
  to	
  hell	
  to	
  save	
  his	
  mother	
  from	
  suffering.25	
  	
  This	
  pilgrimage	
  was	
  necessary	
  due	
  

to	
  his	
  mother’s	
  greed	
  in	
  life	
  and	
  refusal	
  to	
  correct	
  immoral	
  behavior.	
  	
  He	
  shows	
  his	
  

filial	
  piety	
  by	
  saving	
  his	
  mother	
  and	
  sacrificing	
  his	
  finger	
  for	
  her	
  benefit.	
  	
  Saving	
  his	
  

mother	
  would	
  have	
  been	
  impossible	
  had	
  Mulian	
  not	
  been	
  enlightened.	
  	
  

Enlightenment	
  is	
  not	
  just	
  attached	
  to	
  the	
  person	
  that	
  attains	
  it	
  but	
  to	
  his	
  or	
  her	
  

ancestors	
  as	
  well.	
  	
  To	
  become	
  enlightened	
  is	
  to	
  be	
  extremely	
  filial	
  because	
  by	
  being	
  

enlightened	
  one	
  may	
  save	
  the	
  souls	
  of	
  their	
  ancestors	
  from	
  suffering.	
  	
  	
  

Daoist	
  deities	
  are	
  a	
  mixture	
  of	
  beliefs	
  from	
  Confucianism	
  to	
  Buddhism	
  that	
  

facilitate	
  pilgrimage	
  to	
  Taishan.	
  	
  Taishan	
  hosts	
  two	
  major	
  deities	
  Lord	
  of	
  the	
  Eastern	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24	
  Annoymous.	
  Buddha	
  The	
  Word.	
  Kessinger	
  Publishing,	
  2004.	
  1-­‐5. 	
  	
  	
  
25	
  William	
  Throdore	
  de	
  Bary,	
  Wing-­‐tsit	
  Chan,	
  Richard	
  John	
  Lufrano,	
  Joseph	
  Adler	
  (Eds).	
  	
  Sources	
  of	
  
Chinese	
  Tradition:	
  From	
  the	
  1600	
  Through	
  to	
  the	
  Twentieth	
  Century	
  (Columbus	
  University	
  Press,	
  
2000),	
  95-­‐104.	
  	
  	
  



	
   19	
  

Marshmount	
  and	
  Bixia	
  Yuanjun.	
  	
  The	
  Lord	
  of	
  the	
  Eastern	
  Marshmount	
  is	
  Lord	
  of	
  life	
  

and	
  death.	
  	
  He	
  rules	
  over	
  the	
  lands	
  of	
  the	
  dead	
  punishing	
  those	
  who	
  desecrate	
  

graves	
  and	
  at	
  times	
  giving	
  longer	
  life	
  to	
  those	
  spiritually	
  progressive.	
  	
  Many	
  who	
  

ventured	
  to	
  Taishan	
  went	
  to	
  venerate	
  the	
  lord	
  of	
  Taishan	
  and	
  in	
  doing	
  so	
  help	
  their	
  

ancestors,	
  parents,	
  siblings,	
  or	
  friends	
  in	
  the	
  after	
  life.	
  	
  Pilgrimage	
  to	
  Taishan	
  was	
  

often	
  the	
  last	
  request	
  of	
  dying	
  family	
  members.	
  	
  In	
  a	
  play	
  from	
  the	
  fourteenth	
  

century	
  Xiao	
  Sun	
  tu	
  (by	
  the	
  writing	
  club	
  of	
  Hangzhou),	
  a	
  mother	
  and	
  son	
  make	
  the	
  

trip	
  to	
  honor	
  husband	
  and	
  father	
  as	
  per	
  his	
  dying	
  request.26	
  	
  The	
  mother	
  dies	
  upon	
  

reaching	
  Taishan	
  but	
  the	
  son	
  is	
  able	
  to	
  fulfill	
  his	
  filial	
  obligations.	
  	
  	
  

Bixia	
  Yuanjun	
  wife	
  of	
  the	
  Lord	
  of	
  the	
  Eastern	
  Marshmount,	
  resided	
  over	
  the	
  

birth	
  of	
  children	
  an	
  important	
  concept	
  in	
  the	
  Chinese	
  culture,	
  which	
  prizes	
  sons.	
  	
  

Women	
  and	
  men	
  ventured	
  to	
  Taishan	
  to	
  worship	
  for	
  the	
  purposes	
  of	
  attaining	
  a	
  

child	
  or	
  in	
  most	
  cases	
  a	
  son	
  to	
  fulfill	
  their	
  duty	
  of	
  filial	
  piety.27	
  	
  Sons	
  carried	
  on	
  the	
  

family	
  name	
  and	
  thus	
  the	
  responsibility	
  of	
  venerating	
  their	
  ancestors.	
  	
  Filial	
  piety	
  

towards	
  the	
  ancestor	
  spirits	
  was	
  an	
  important	
  part	
  of	
  Daoist	
  worship.	
  	
  Sons	
  also	
  

take	
  on	
  more	
  filial	
  obligations	
  to	
  their	
  aging	
  parents	
  while	
  daughters	
  are	
  married	
  off	
  

and	
  their	
  filial	
  obligations	
  change	
  to	
  those	
  of	
  their	
  husband,	
  wives	
  have	
  a	
  filial	
  

obligation	
  to	
  produce	
  sons	
  for	
  their	
  new	
  families	
  upon	
  marriage.	
  	
  	
  

In	
  the	
  play	
  “Handhan	
  ji”	
  by	
  Zhang	
  Guobin,	
  the	
  main	
  character	
  Zhang	
  Xiayou	
  

attempts	
  to	
  make	
  the	
  pilgrimage	
  to	
  ensure	
  the	
  healthy	
  birth	
  of	
  his	
  unborn	
  son.	
  	
  

Unfortunately	
  for	
  Zhang	
  Xiayou	
  in	
  the	
  process	
  of	
  preparing	
  for	
  the	
  trip	
  he	
  is	
  unfilial	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26	
  Idema	
  L.,	
  Wilt.	
  “The	
  Pilgrimage	
  to	
  Taishan	
  in	
  the	
  Dramatic	
  Literature	
  of	
  the	
  Thirteenth	
  and	
  
Fourteenth	
  Centuries,”	
  in	
  Chinese	
  Literature:	
  Essays,	
  Vol.	
  19,	
  1997:	
  31.	
  	
  	
  
27	
  	
  Kenneth,	
  Pomeranz.	
  “Orthopraxy,	
  Orthodoxy,	
  and	
  the	
  Goddess(es)	
  of	
  Taishan,”	
  in	
  Modern	
  China,	
  
Vol.	
  33,	
  No.	
  1,	
  2007:	
  22-­‐46.	
  	
  	
  



	
   20	
  

to	
  his	
  father.	
  	
  The	
  play	
  ends	
  with	
  the	
  theft	
  of	
  his	
  unborn	
  son	
  and	
  wife	
  and	
  Zhang	
  

Xiayou’s	
  death.	
  	
  To	
  be	
  unfilial	
  is	
  punishable	
  by	
  death,	
  yet	
  Zhang	
  Xiayou’s	
  original	
  

intent	
  was	
  to	
  be	
  a	
  filial	
  son.28	
  	
  Visions	
  often	
  accompanied	
  trips	
  to	
  sacred	
  sites,	
  which	
  

is	
  the	
  case	
  for	
  Wang	
  Shi-­‐zhen.	
  	
  	
  

Wang	
  Shi-­‐zhen	
  describes	
  the	
  entrance	
  into	
  what	
  is	
  now	
  the	
  modern	
  city	
  of	
  

Tai’an	
  and	
  the	
  relationship	
  between	
  guide	
  companies	
  and	
  pilgrims.	
  Once	
  pilgrims	
  

are	
  close	
  to	
  any	
  sacred	
  mountain	
  locality	
  they	
  will	
  be	
  greeted	
  by	
  guides	
  who	
  direct	
  

them	
  to	
  inns	
  and	
  entertainment	
  venues.	
  	
  These	
  guides	
  are	
  part	
  of	
  companies	
  that	
  

employ	
  actors,	
  and	
  prostitutes	
  for	
  the	
  entertainment	
  of	
  pilgrims.	
  	
  The	
  guide	
  

company	
  had	
  set	
  rates	
  for	
  mountain	
  fees,	
  chair	
  rentals,	
  and	
  food	
  and	
  lodging	
  that	
  

was	
  on	
  a	
  sliding	
  scale	
  from	
  rich	
  to	
  poor.	
  	
  When	
  visitors	
  to	
  Taishan	
  descend	
  the	
  

mountain	
  they	
  are	
  greeted	
  with	
  a	
  celebratory	
  feast.	
  	
  Wang	
  Shi-­‐zhen	
  estimates	
  that	
  

nine	
  to	
  eight	
  thousand	
  people	
  visited	
  Taishan	
  daily	
  during	
  the	
  third	
  and	
  forth	
  

months	
  at	
  the	
  height	
  of	
  the	
  pilgrimage	
  season.29	
  	
  	
  

Brian	
  Dott	
  author	
  of	
  Identity	
  Reflections:	
  Pilgrimages	
  to	
  Mount	
  Tai	
  in	
  Late	
  

Imperial	
  China	
  breaks	
  pilgrims	
  down	
  into	
  three	
  groups:	
  members	
  of	
  the	
  imperial	
  

court	
  or	
  officials,	
  scholars,	
  and	
  peasants.	
  	
  Each	
  group	
  of	
  people	
  had	
  specific	
  reasons	
  

for	
  journeying	
  to	
  Taishan.	
  	
  Scholars	
  journeyed	
  to	
  mountains	
  to	
  open	
  their	
  minds	
  and	
  

find	
  inspiration.	
  	
  Peasants	
  pilgrimaged	
  to	
  ask	
  the	
  gods	
  for	
  favors	
  such	
  as	
  granting	
  a	
  

couple	
  a	
  son.	
  	
  The	
  imperial	
  court	
  and	
  officials	
  ventured	
  to	
  Taishan	
  for	
  the	
  fengshan	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28	
  Idema	
  L.	
  Wilt.	
  “The	
  Pilgrimage	
  to	
  Taishan	
  in	
  the	
  Dramatic	
  Literature	
  of	
  the	
  Thirteenth	
  and	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
Fourteenth	
  Centuries,”	
  in	
  Chinese	
  Literature:	
  Essays,	
  Vol.	
  19,	
  1997:	
  26.	
  
29	
  Pei-­‐yi	
  Wu.	
  Pilgrims	
  and	
  Sacred	
  Sites	
  in	
  China,	
  “An	
  Ambivalent	
  Pilgrim	
  to	
  T’ai	
  Shan	
  in	
  the	
  
Seventeenth	
  Century,”(eds)	
  Pei-­‐yi	
  Wu.	
  Susan,	
  Naquin.,	
  Chun-­‐fang	
  Yu.	
  (University	
  of	
  California	
  Press,	
  
2002),	
  74.	
  	
  	
  



	
   21	
  

rite	
  and	
  to	
  inspect	
  the	
  temples	
  and	
  grounds.30	
  	
  This	
  interpretation	
  is	
  inaccurate	
  

because	
  it	
  defines	
  a	
  people	
  in	
  general	
  terms;	
  the	
  Chinese	
  people	
  cannot	
  be	
  broken	
  

down	
  this	
  way.	
  	
  The	
  average	
  person	
  went	
  to	
  sacred	
  spaces	
  for	
  several	
  reasons	
  such	
  

as	
  salvation,	
  sons,	
  penance,	
  cures,	
  and	
  good	
  health	
  for	
  the	
  pilgrim	
  and	
  their	
  

families.31	
  	
  	
  

In	
  sacred	
  localities	
  the	
  spirits	
  of	
  deities	
  can	
  manifest;	
  this	
  allowed	
  pilgrims	
  to	
  

commune	
  directly	
  with	
  the	
  spirits.	
  	
  In	
  Chang	
  Shang-­‐ying’s	
  account	
  of	
  visiting	
  Wu-­‐tai	
  

Shan	
  the	
  idea	
  of	
  manifesting	
  spirits	
  is	
  highlighted.	
  	
  Chang	
  Shang-­‐ying	
  sees	
  two	
  

garnet	
  lights	
  that	
  flare	
  with	
  his	
  chanting	
  and	
  mist	
  accumulates	
  from	
  places	
  unseen:	
  

“Four	
  times	
  I	
  entered	
  the	
  Terraced	
  Mountain	
  beseeching	
  wondrous	
  visions.	
  	
  Five	
  

times	
  did	
  the	
  clouds	
  shimmer	
  in	
  the	
  fastness.”32	
  	
  Visiting	
  sacred	
  locations	
  one	
  could	
  

acquire	
  merit	
  and	
  benefits	
  for	
  their	
  families	
  towards	
  their	
  next	
  life	
  in	
  the	
  Buddhist	
  

tradition.	
  All	
  of	
  these	
  reasons	
  can	
  be	
  directly	
  linked	
  to	
  the	
  observance	
  of	
  filial	
  piety	
  

in	
  society.	
  

Taishan	
  in	
  the	
  twenty	
  first	
  century	
  is	
  briefly	
  described	
  by	
  Percy	
  Hylton	
  C.	
  

Lucas.	
  	
  Percy	
  Hylton	
  C.	
  Lucas	
  states	
  that	
  Taishan	
  has	
  over	
  2	
  million	
  visitors	
  yearly	
  

about	
  13,000	
  of	
  which	
  are	
  foreign.	
  	
  Taishan	
  is	
  located	
  in	
  the	
  Shandong	
  province	
  

north	
  of	
  Taian	
  city	
  where	
  many	
  tourists	
  find	
  lodging	
  and	
  food	
  after	
  their	
  visit.	
  	
  The	
  

Jade	
  Emperor	
  peak	
  the	
  tallest	
  of	
  the	
  range	
  stands	
  at	
  1,524	
  meters	
  above	
  sea	
  level	
  

and	
  is	
  surrounded	
  by	
  protected	
  lands	
  of	
  about	
  150	
  square	
  kilometers.	
  	
  Traditionally	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30	
  Dott,	
  Brian	
  R.	
  Identity	
  Reflections:	
  Pilgrimages	
  to	
  Mount	
  Tai	
  in	
  Late	
  Imperial	
  China,	
  (Cambridge:	
  
Harvard	
  University	
  Asia	
  Center,	
  2004).	
  	
  	
  
31	
  Susan,	
  Naquin.,	
  Chun-­‐fang	
  Yu.	
  Pilgrims	
  and	
  Sacred	
  Sites	
  in	
  China.	
  (University	
  of	
  California	
  Press,	
  
2002),	
  14.	
  	
  	
  
32	
  Robert	
  M.	
  Gimello	
  “Chang	
  Shang-­‐ying	
  on	
  Wu-­‐t’ai	
  Shan”	
  (eds)Robert	
  M.	
  Gimello.,	
  Susan,	
  Naquin.,	
  
Chun-­‐fang	
  Yu,	
  (University	
  of	
  California	
  Press,	
  2002),	
  103-­‐110.	
  	
  	
  



	
   22	
  

much	
  of	
  the	
  protected	
  lands	
  were	
  used	
  for	
  farming,	
  but	
  reforestation	
  occurred	
  when	
  

Taishan	
  became	
  a	
  protected	
  site	
  in	
  1987.	
  	
  The	
  forests	
  consist	
  of	
  over	
  989	
  different	
  

flora	
  species.	
  	
  Eighty	
  percent	
  of	
  Taishan’s	
  forest	
  consists	
  of	
  broadleaved	
  trees,	
  

conifers,	
  and	
  fruit	
  trees.	
  	
  There	
  are	
  over	
  200	
  animal	
  species	
  122	
  of	
  which	
  are	
  birds.	
  	
  

There	
  are	
  two	
  very	
  important	
  and	
  rare	
  species	
  located	
  on	
  or	
  near	
  Taishan	
  including	
  

the	
  red-­‐scaled	
  fish	
  and	
  the	
  fresh	
  water	
  jellyfish.33	
  	
  	
  

	
   Over	
  seventy-­‐two	
  different	
  emperors	
  presented	
  sacrifices	
  at	
  Taishan	
  

indirectly	
  while	
  twelve	
  made	
  the	
  trek	
  personally.	
  	
  Many	
  came	
  to	
  the	
  mountain	
  to	
  

preform	
  the	
  fengshan	
  ceremony	
  and	
  others	
  to	
  seek	
  spiritual	
  inspiration.	
  Famous	
  

scholars	
  such	
  as	
  Du	
  Fu	
  the	
  poet,	
  and	
  philosophers,	
  such	
  as	
  Confucius	
  and	
  Mencius,	
  

pilgrimaged	
  to	
  Taishan	
  to	
  open	
  their	
  mind	
  and	
  find	
  inspiration.	
  	
  This	
  makes	
  Taishan	
  

a	
  unique	
  historical	
  site	
  that	
  appeals	
  to	
  a	
  multitude	
  of	
  people.34	
  	
  	
  

During	
  the	
  ascent	
  up	
  the	
  mountain	
  one	
  encounters	
  three	
  gates:	
  Heavenly	
  

Gate,	
  Middle	
  Heavenly	
  Gate,	
  and	
  Southern	
  Heavenly	
  Gate.	
  	
  The	
  Heavenly	
  gate	
  is	
  

called	
  Daizong,	
  from	
  this	
  point	
  to	
  reach	
  the	
  top	
  of	
  the	
  mountain	
  one	
  must	
  climb	
  

6,666	
  steps;	
  however	
  today	
  there	
  is	
  a	
  bus	
  at	
  the	
  foot	
  of	
  the	
  mountain	
  that	
  will	
  drive	
  

to	
  the	
  Middle	
  Heavenly	
  Gate.	
  	
  From	
  the	
  Middle	
  Heavenly	
  Gate	
  people	
  can	
  take	
  a	
  

gondola	
  to	
  the	
  top.	
  	
  During	
  the	
  climb	
  up	
  the	
  mountain	
  a	
  variety	
  of	
  different	
  

buildings,	
  altars,	
  and	
  inscriptions	
  can	
  be	
  seen.	
  	
  The	
  most	
  important	
  temples	
  are	
  the	
  

Temple	
  of	
  Mount	
  Taishan	
  at	
  the	
  bottom	
  of	
  the	
  mountain	
  and	
  the	
  Temple	
  of	
  the	
  

Azure	
  cloud	
  at	
  the	
  summit.	
  	
  There	
  are	
  22	
  temples,	
  97	
  ruins,	
  819	
  stone	
  tablets,	
  and	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
33	
  Hylton	
  C.	
  Lucas,	
  Percy.	
  	
  Protected	
  Landscapes:	
  A	
  Guide	
  for	
  Policy-­‐Makers	
  and	
  Planners.	
  	
  (Chapman	
  
and	
  Hall	
  Publishing,	
  1992),	
  116-­‐119.	
  	
  	
  
34	
  Eugene,	
  Law.	
  	
  Intercontinental	
  Best	
  of	
  China. China	
  Intercontinental	
  Press,	
  2004.	
  	
  	
  



	
   23	
  

over	
  1800	
  stone	
  inscriptions	
  of	
  Buddhist,	
  Daotist,	
  and	
  Confucianism	
  texts	
  which	
  

cover	
  Taishan’s	
  cliff	
  faces	
  and	
  boulders.35	
  	
  

Destruction	
  of	
  religious	
  symbols	
  and	
  Confucian	
  rulers	
  was	
  common	
  during	
  

the	
  Cultural	
  Revolution;	
  however	
  Taishan	
  received	
  minimal	
  damage	
  to	
  its	
  temples	
  

and	
  landscape.	
  Mao	
  and	
  many	
  party	
  officials	
  visited	
  Taishan	
  to	
  show	
  their	
  respects	
  

and	
  marvel	
  at	
  its	
  beauty,	
  to	
  justify	
  the	
  Mandate	
  of	
  Heaven,	
  much	
  like	
  an	
  emperor	
  

would.	
  	
  Mao	
  may	
  have	
  been	
  showing	
  his	
  filial	
  piety	
  to	
  those	
  he	
  respected	
  from	
  

history	
  such	
  as	
  the	
  yellow	
  emperor,	
  the	
  forefather	
  of	
  China.	
  	
  After	
  the	
  Cultural	
  

Revolution	
  many	
  lost	
  their	
  connections	
  with	
  religious	
  pilgrimages.	
  	
  Years	
  after	
  the	
  

Cultural	
  Revolution	
  Buddhism,	
  Confucianism,	
  and	
  Daoism	
  were	
  reinstituted	
  back	
  

into	
  society.	
  	
  This	
  was	
  done	
  to	
  ensure	
  morally	
  and	
  ethics	
  resumed	
  which	
  was	
  

previously	
  lost.	
  	
  Mao	
  was	
  seen	
  as	
  the	
  father	
  of	
  the	
  Chinese	
  state,	
  which	
  is	
  

comparable	
  to	
  an	
  emperor’s	
  relationship	
  to	
  his	
  people.	
  	
  In	
  a	
  book	
  about	
  Mao’s	
  life	
  by	
  

Li	
  Zhisui	
  observes	
  that	
  Mao	
  would	
  often	
  slept	
  with	
  young	
  women	
  who	
  viewed	
  the	
  

action	
  as	
  fidelity	
  to	
  the	
  state.36   

The	
  majority	
  of	
  those	
  that	
  visit	
  Taishan	
  today	
  are	
  pilgrims	
  and	
  tourists	
  and	
  

with	
  tourists	
  come	
  problems.	
  	
  Taishan	
  is	
  no	
  exception.	
  	
  The	
  mountain	
  is	
  in	
  a	
  

continuous	
  state	
  of	
  use	
  and	
  many	
  of	
  the	
  stairs	
  and	
  temple	
  buildings	
  must	
  be	
  

regularly	
  repaired.	
  	
  Hylton	
  C.	
  Lucas	
  believes	
  that	
  Taishan	
  is	
  overused	
  and	
  does	
  not	
  

display	
  a	
  concrete	
  plan	
  for	
  handling	
  the	
  influx	
  of	
  tourists.	
  	
  Tourism	
  on	
  Taishan	
  has	
  

created	
  a	
  grouping	
  of	
  stalls	
  for	
  food	
  and	
  trinkets	
  that	
  takes	
  away	
  from	
  the	
  natural	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
35	
  Gou,	
  Changjian;	
  Song,	
  Jianzhi;	
  Feng	
  Lingyu.	
  World	
  Heritage	
  Sites	
  in	
  China.	
  	
  (China	
  Intercontinental	
  
Press	
  2003).	
  	
  	
  
36	
  Li,	
  Zhisui.	
  The	
  Private	
  Life	
  of	
  Chairman	
  Mao:	
  The	
  Memoirs	
  of	
  Mao's	
  Personal	
  Physician.	
  (Random	
  
House	
  Publishing,	
  1994).	
  	
  	
  



	
   24	
  

beauty	
  of	
  the	
  site.	
  	
  The	
  summit	
  has	
  several	
  more	
  modern	
  structures	
  to	
  

accommodate	
  the	
  tourist	
  trade	
  on	
  Taishan	
  but	
  they	
  further	
  a	
  modern	
  feel	
  to	
  a	
  

historical	
  and	
  religious	
  area.37	
  	
  	
  

The	
  government	
  has	
  taken	
  steps	
  according	
  to	
  Hylton	
  C.	
  Percy	
  to	
  remove	
  

some	
  modern	
  buildings	
  and	
  to	
  preserve	
  the	
  natural	
  beauty	
  of	
  the	
  mountain.	
  	
  

Protected	
  forested	
  lands	
  were	
  extended	
  from	
  150	
  km	
  to	
  426	
  km.	
  	
  Felling	
  and	
  

thinning	
  trees,	
  and	
  gathering	
  firewood	
  is	
  possible	
  but	
  only	
  in	
  certain	
  circumstances	
  

and	
  with	
  prior	
  approval,	
  the	
  gathering	
  of	
  herbs,	
  flowers,	
  and	
  hunting	
  in	
  reserve	
  is	
  

illegal	
  and	
  areas	
  dedicated	
  to	
  research	
  in	
  to	
  endangered	
  or	
  rare	
  species	
  are	
  not	
  

available	
  to	
  the	
  public.38	
  	
  	
  

Modern	
  tourists	
  do	
  not	
  come	
  to	
  Taishan	
  for	
  the	
  same	
  reasons	
  as	
  past	
  

pilgrims.	
  	
  To	
  many,	
  Taishan	
  is	
  a	
  historical	
  site	
  of	
  great	
  importance	
  and	
  a	
  religious	
  

site,	
  yet	
  many	
  no	
  longer	
  exercise	
  the	
  union	
  of	
  three	
  teachings.	
  	
  Pilgrims	
  still	
  visit	
  

Taishan	
  with	
  their	
  families	
  to	
  celebrate	
  marriages	
  and	
  climb	
  the	
  steps	
  for	
  spiritual	
  

reasons.	
  	
  Yet	
  many	
  are	
  still	
  reclaiming	
  their	
  spiritually	
  stripped	
  during	
  the	
  Cultural	
  

Revolution.	
  	
  Many	
  that	
  lack	
  the	
  spiritually	
  of	
  the	
  past	
  are	
  more	
  aptly	
  named	
  tourists.	
  	
  	
  

Pilgrimage	
  is	
  still	
  prominent	
  and	
  many	
  still	
  climb	
  the	
  6666	
  steps,	
  however	
  a	
  tourists	
  

most	
  often	
  ride	
  the	
  bus	
  and	
  gondola	
  to	
  avoid	
  the	
  stairs.	
  	
  	
  

	
   Taishan’s	
  pilgrims	
  are	
  drawn	
  to	
  the	
  mountain	
  to	
  gain	
  children,	
  spiritual	
  

merit,	
  sacrifice	
  to	
  Heaven,	
  inspect	
  temples,	
  etc;	
  but	
  in	
  the	
  end	
  it	
  is	
  fundamentally	
  an	
  

act	
  of	
  filial	
  piety.	
  	
  This	
  essay	
  connects	
  Taishan	
  with	
  its	
  pilgrims	
  by	
  understanding	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
37	
  Percy	
  Hylton	
  C.	
  Lucas.	
  Protected	
  Landscapes.	
  :	
  A	
  Guide	
  for	
  Policy-­‐Makers	
  and	
  Planners.	
  	
  (Chapman	
  
and	
  Hall	
  Publishing,	
  1992)	
  119.	
  
38	
  Gou,	
  Changjian;	
  Song,	
  Jianzhi;	
  Feng	
  Lingyu.	
  World	
  Heritage	
  Sites	
  in	
  China.	
  	
  (China	
  Intercontinental	
  
Press	
  2003).	
  



	
   25	
  

the	
  ideologies	
  that	
  surround	
  the	
  mountain	
  and	
  their	
  unifying	
  concepts.	
  	
  

Confucianism	
  highlights	
  filial	
  piety,	
  which	
  is	
  associated	
  fengshan	
  rite,	
  the	
  son	
  of	
  

Heaven,	
  and	
  mandate	
  of	
  heaven	
  as	
  a	
  form	
  of	
  ethical	
  bondage	
  of	
  the	
  people	
  to	
  the	
  

state.	
  	
  Within	
  Daoism	
  and	
  Buddhism,	
  the	
  connection	
  with	
  nature	
  is	
  an	
  act	
  of	
  filial	
  

piety	
  towards	
  the	
  ancestor	
  spirits,	
  deities,	
  and	
  Heaven.	
  	
  Pilgrims	
  climbed	
  the	
  many	
  

steps	
  in	
  all	
  states	
  of	
  health	
  to	
  demonstrate	
  their	
  fidelity.	
  	
  In	
  Buddhism	
  the	
  four	
  noble	
  

truths	
  and	
  the	
  Eightfold	
  path	
  are	
  on	
  the	
  mind	
  of	
  every	
  pilgrim	
  because	
  with	
  each	
  

step	
  one	
  attains	
  merit.	
  	
  	
  

Each	
  step	
  of	
  the	
  6,666	
  to	
  the	
  summit	
  of	
  Mt.	
  Taishan	
  is	
  a	
  step	
  towards	
  

salvation	
  and	
  Taishan	
  is	
  a	
  conduit	
  for	
  those	
  seeking	
  spiritual	
  salvation.	
  	
  The	
  

enlightenment	
  of	
  one	
  person	
  can	
  save	
  an	
  entire	
  family	
  from	
  continual	
  suffering;	
  the	
  

person	
  that	
  attains	
  salvation	
  has	
  achieved	
  a	
  supreme	
  act	
  of	
  filial	
  piety	
  towards	
  their	
  

family.	
  	
  Tourism	
  has	
  engulfed	
  Taishan	
  today	
  but	
  the	
  mountain	
  still	
  attracts	
  a	
  healthy	
  

number	
  of	
  pilgrims.	
  	
  With	
  the	
  Cultural	
  Revolution	
  people	
  lost	
  their	
  connection	
  to	
  the	
  

three	
  teachings	
  but	
  they	
  did	
  not	
  lose	
  their	
  connection	
  to	
  filial	
  piety.	
  	
  Taishan	
  and	
  its	
  

pilgrims	
  expound	
  filial	
  piety	
  as	
  the	
  overarching	
  connection	
  between	
  the	
  three	
  

philosophies.	
  

	
  

Bibliography	
  	
  
Annoymous.	
  Buddha	
  The	
  Word.	
  Kessinger	
  Publishing,	
  2004.	
  
	
  
Bokenkamp,	
  Stephen.	
  “Record	
  of	
  the	
  Feng	
  and	
  Shan	
  Sacrifices,”	
  in	
  Religions	
  of	
  China	
  

in	
  Practice,	
  Stephan	
  Bokenkamp.,	
  Donald,	
  S.	
  Lopez	
  (ed).	
  Princeton	
  University	
  
Press	
  1996,	
  252.	
  

	
  
Confucius.	
  	
  The	
  Analects.	
  	
  Filiquarian	
  Publishing.	
  2006.	
  
	
  



	
   26	
  

Confucius,	
  Watson,	
  Burton	
  (trans).	
  The	
  Annals	
  of	
  Confucius.	
  Columbia	
  University	
  
Press	
  2007.	
  

	
  
Dott,	
  Brian	
  R.	
  Identity	
  Reflections:	
  Pilgrimages	
  to	
  Mount	
  Tai	
  in	
  Late	
  Imperial	
  China.	
  

Cambridge:	
  Harvard	
  University	
  Asia	
  Center,	
  2004.	
  	
  
	
  
Dudbridge,	
  Glen.	
  “Books,	
  Tales	
  and	
  Vernacular	
  Culture:	
  Selected	
  Papers	
  on	
  China,”	
  

BRILL,	
  2002.	
  
	
  
Dudbridge,	
  Glen.	
  “Women	
  Pilgrims	
  to	
  Taishan:	
  Some	
  Pages	
  From	
  a	
  Seventeenth	
  

Century	
  Novel.”	
  In	
  Pilgrims	
  and	
  Sacred	
  sites	
  in	
  China.	
  Dudbridge,	
  Glen.,	
  Susan,	
  
Naquin.,	
  Chun-­‐fang	
  Yu	
  (Eds).	
  University	
  of	
  California	
  Press,	
  2002.	
  	
  

	
  	
  	
  
Faure,	
  Bernard.	
  “Relics	
  and	
  Flesh	
  Bodies:	
  the	
  Creation	
  of	
  Ch’an	
  Pilgrimage	
  Sites”	
  in	
  

Pilgrims	
  and	
  Sacred	
  Sites	
  in	
  China.	
  Bernard,	
  Faure.,	
  Susan,	
  Naquin.,	
  Chun-­‐fang	
  
Yu	
  (Eds).	
  	
  

	
  
Granet,	
  Marcel.,	
  Maurice	
  Freedman	
  (ed).	
  The	
  Religion	
  of	
  the	
  Chinese	
  People.	
  	
  

Universities	
  of	
  French	
  Press,	
  1922.	
  
	
  
Gou,	
  Changjian;	
  Song,	
  Jianzhi;	
  Feng	
  Lingyu.	
  World	
  Heritage	
  Sites	
  in	
  China.	
  	
  China	
  

Intercontinental	
  Press,	
  2003.	
  	
  	
  	
  
	
  
Gimello,	
  Robert	
  M.,	
  “Chang	
  Shang-­‐ying	
  on	
  Wu-­‐t’ai	
  Shan.”	
  In	
  Pilgrims	
  and	
  Sacred	
  Sites	
  

in	
  China	
  (Eds)	
  Susan.	
  Naquin,	
  Chun-­‐fang	
  Yu	
  Gimello,	
  Robert	
  M.	
  	
  
	
  
Gunaratana,	
  Henepola.	
  Eight	
  Mindful	
  Steps	
  to	
  Happiness:	
  Walking	
  the	
  Path	
  of	
  the	
  

Buddha.	
  	
  Wisdom	
  Publications,	
  2008.	
  	
  
	
  
Jackson,	
  Beverely.	
  	
  Splendid	
  Slippers:	
  A	
  Thousand	
  Years	
  of	
  an	
  Erotic	
  Tradition.	
  Ten	
  

Speed	
  Press,	
  1998.	
  	
  
	
  
Lagerwey,	
  John.	
  “The	
  Pilgrimage	
  to	
  Wu-­‐tang	
  Shan,”	
  in	
  Pilgrims	
  and	
  Sacred	
  Sites	
  in	
  

China.	
  John,	
  Lagerwey.	
  Susan,	
  Naquin.,	
  Chun-­‐fang	
  Yu	
  (Eds).	
  
	
  
Law,	
  Eugene.	
  	
  Intercontinental	
  Best	
  of	
  China. China	
  Intercontinental	
  Press,	
  2004.	
  	
  	
  
	
  
Li,	
  Zhisui.	
  The	
  Private	
  Life	
  of	
  Chairman	
  Mao:	
  The	
  Memoirs	
  of	
  Mao's	
  Personal	
  

Physician.	
  Random	
  House	
  Publishing,	
  1994.	
  
	
  
Lin,	
  Yutang.	
  Widow,	
  Nun	
  and	
  Courtesan:	
  Three	
  Novelettes	
  from	
  the	
  Chinese.	
  J.	
  Day	
  

Company	
  1951.	
  	
  
	
  
Liu,	
  Ying.	
  	
  Natural	
  Wonders	
  in	
  China.	
  China	
  Intercontinental	
  Press,	
  2007.	
  
	
  



	
   27	
  

McDermott,	
  Joseph	
  P.	
  State	
  and	
  Court	
  Ritual	
  in	
  China.	
  Cambridge	
  University	
  Press,	
  
1999.	
  	
  

	
  
Mencius,	
  P.	
  Ivanhoe.	
  J	
  (trans).,	
  Irene,	
  Bloom	
  (trans).	
  	
  Mencius.	
  	
  Columbia	
  University	
  

Press	
  2009,	
  75.	
  
	
  
Naquin,	
  Susan.,	
  Chun-­‐fang	
  Yu	
  (eds).	
  Pilgrims	
  and	
  Sacred	
  Sites	
  in	
  China.	
  University	
  of	
  

California	
  Press,	
  2002.	
  	
  
	
  
Percy,	
  Hylton	
  C.	
  Lucas.	
  Protected	
  Landscapes.	
  :	
  A	
  Guide	
  for	
  Policy-­‐Makers	
  and	
  

Planners.	
  	
  Chapman	
  and	
  Hall	
  Publishing,	
  1992.	
  
	
  
Pomeranz,	
  Kenneth.	
  “Orthopraxy,	
  Orthodoxy,	
  and	
  the	
  Goddess(es)	
  of	
  Taishan,”	
  in	
  	
  

Modern	
  China,	
  Vol.	
  33,	
  No.	
  1,	
  2007.	
  	
  
	
  
Simona.	
  	
  Shandong	
  Province	
  in	
  China:	
  Taishan.	
  	
  2011	
  (Picture).	
  
	
  
Throdore	
  de	
  Bary,	
  William.,	
  Wing-­‐tsit	
  Chan,	
  Richard,	
  John	
  Lufrano,	
  Joseph,	
  Adler	
  

(Eds).	
  	
  Sources	
  of	
  Chinese	
  Tradition:	
  From	
  the	
  1600	
  Through	
  to	
  the	
  Twentieth	
  
Century.	
  Columbus	
  University	
  Press,	
  2000.	
  

	
  
Wilt,	
  Idema.	
  “The	
  Pilgrimage	
  to	
  Taishan	
  in	
  the	
  Dramatic	
  Literature	
  of	
  the	
  Thirteenth	
  

and	
  Fourteenth	
  Centuries.	
  Chinese	
  Literature.”	
  Essays,	
  Vol.	
  19,	
  1997.	
  	
  
	
  
Wu,	
  Pei-­‐yi.	
  “An	
  Ambivalent	
  Pilgrim	
  to	
  T’ai	
  Shan	
  in	
  the	
  Seventeenth	
  Century.”	
  In	
  

Pilgrims	
  and	
  Sacred	
  Sites	
  in	
  China.	
  Eds.	
  Wu,	
  Pei-­‐yi.,	
  Susan	
  Naquin.,	
  Chun-­‐fang	
  
Yu.	
  

	
   	
  
Xinzhong	
  Yao.	
  An	
  Introduction	
  To	
  Confucianism,	
  (Cambridge	
  University	
  Press	
  2006)	
  
	
  
Y’ie,	
  Wang;	
  Chuanhui	
  Zeng	
  (trans);	
  Chanzit,	
  Adam	
  (ed).	
  	
  Daoism	
  in	
  China.	
  	
  China	
  

International	
  Press	
  2004.	
  
	
  


